
UNIVERSIDADE FEDERAL FLUMINENSE  
INSTITUTO DE PSICOLOGIA   

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA - SUBJETIVIDADE, 
POLÍTICA E EXCLUSÃO SOCIAL 

 
 
 
 
 
 
 

ANDRÉ ARAÚJO FERREIRA 
 

 
 
 
 

FORMAR-SE NEGRO: SÍNCOPE DA PSICOLOGIA BRASILEIRA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

Niterói, RJ 
2025 



ANDRÉ ARAÚJO FERREIRA 
 
 
 
 
 

FORMAR-SE NEGRO: SÍNCOPE DA PSICOLOGIA BRASILEIRA 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-graduação em Psicologia da 
Universidade Federal Fluminense, como 
requisito parcial para obtenção do título de 
Mestre em Psicologia. Área de 
concentração: Subjetividade, Política e 
Exclusão Social. 
 
 
 
 

Orientadora: 
Ana Claudia Lima Monteiro 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Niterói, RJ 
2025 



 



ANDRÉ ARAÚJO FERREIRA 
 
 
 
 
 

FORMAR-SE NEGRO: SÍNCOPE DA PSICOLOGIA BRASILEIRA 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-graduação em Psicologia da 
Universidade Federal Fluminense, como 
requisito parcial para obtenção do título de 
Mestre em Psicologia. Área de 
concentração: Subjetividade, Política e 
Exclusão Social. 

 
 
Aprovada em: ______________.  
 

 
BANCA EXAMINADORA 

 
 
__________________________________________________________________ 

Profa. Dra. Ana Claudia Lima Monteiro 
Universidade Federal Fluminense (UFF) 

 
 

__________________________________________________________________ 
Prof. Dr. Henrique César Monteiro Barahona Ramos 

Universidade Federal Fluminense (UFF) 
 
 

__________________________________________________________________ 
Prof. Dr. Jonê Carla Brandão 

Universidade Estadual do Rio de Janeiro (UERJ) 
 
 
__________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Luiza Rodrigues de Oliveira 
Universidade Federal Fluminense (UFF) 

 
 

Niterói, RJ 
2025 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
Dedico este trabalho a todos os povos e ecossistemas oprimidos 
pelos processos coloniais que perduram por cerca de 500 anos.  
Dedico esta dissertação aos meus ancestrais, em especial ao meu 
finado avô Geraldo Magela, ao qual perguntei de surpresa, quando 
criança, qual era seu sonho, ao passo que ele me respondeu, aos 
prantos: “meu sonho é ver meus netos formados”.  
Dedico este trabalho à minha finada avó Julita, que foi uma 
educadora do ensino básico e muito batalhou para tentar se formar 
no Ensino Superior, mas tinha que criar os seis filhos em condição 
de pobreza e passar por processos manicomiais devido à 
bipolaridade.   



AGRADECIMENTOS 
 
Agradeço aos meus ancestrais, a meus pais, a meus irmãos, a meus amigos, aos 
encantados, às águas, à terra, ao vento, ao sol, à sombra e a todos os seres que me 
ajudaram nesta caminhada. A cada música e musicalidade feita por pessoas negras 
que me ajudaram a trilhar esse percurso. Agradeço às resistências negras e 
pindorâmicas brasileiras: passadas, presentes e futuras.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Aumenta a raiva em mim sim 

Pelo que penso, creio e vejo aqui. 
(SABOTAGE, 2000) 

RESUMO 



Esta pesquisa tem como principal objetivo realizar um relato histórico escrevivido de 
um jovem negro de pele clara acerca da formação no curso de Psicologia da 
Universidade Federal Fluminense (UFF-Niterói), em nível de graduação. Baseada na 
metodologia da Escrevivência, de Conceição Evaristo, este estudo assume método 
variante, aqui identificado enquanto Musicavivência, utilizando relatos vivenciados 
por mim e outros colegas negros e indígenas, bem como referências audiovisuais, 
musicais e bibliográficas científicas e literárias. Os objetivos específicos deste 
trabalho são compreender os movimentos hegemônicos e eurocentrados presentes 
na graduação em Psicologia da UFF-Niterói e compreender os caminhos tortuosos 
que as resistências de discentes e docentes afropindorâmicos percorreram no 
enfrentamento a esses movimentos coloniais vivenciados no Instituto de Psicologia 
UFF-Niterói, do período de 2016 até 2022. Os resultados da pesquisa mostram que 
o curso de Psicologia da UFF-Niterói mantém seu caráter eurocentrado 
epistemologicamente no ementário de disciplinas obrigatórias e optativas, com 
pouquíssimas referências teóricas não europeias e/ou de autoria não branca. Da 
mesma forma, os resultados retratam que ainda há uma maioria populacional de 
pessoas brancas entre docentes e discentes, bem como se mantêm fortes os atos 
reacionários contra propostas de currículos baseados em sabedorias 
afropindorâmicas. Apesar disso, tornou-se explícito que, mesmo sub-representados 
populacionalmente, pessoas negras e indígenas conseguiram se organizar e 
continuam se organizando contra o colonialismo pulsante nas entranhas das 
epistemologias e fazeres acadêmicos hegemônicos atuais, provocando síncopes no 
pensamento colonial psicológico brasileiro. 

 

Palavras-chave: Psicologia Preta. Psicologia. Formação acadêmica. Negritude. 
Escrevivência. 

 
 
 
 
 

 



ABSTRACT 

This research aims to present a historical escrevivência account of a light-skinned 
Black young man regarding his undergraduate education in Psychology at the 
Federal Fluminense University (UFF-Niterói). Based on the Escrevivência 
methodology developed by Conceição Evaristo, this study adopts a variant method, 
referred to here as Musicavivência, employing lived narratives of my own 
experiences and those of other Black and Indigenous colleagues, as well as 
audiovisual, musical, and both scientific and literary bibliographic references. The 
specific objectives of this study are to understand the hegemonic and Eurocentric 
movements present in the Psychology program at UFF-Niterói and to analyze the 
challenging paths taken by Afro-Pindoramic students and professors in resisting 
these colonial forces experienced at the UFF-Niterói Institute of Psychology, from 
2016 to 2022. The research findings indicate that the Psychology program at 
UFF-Niterói maintains its Eurocentric epistemological character in the curriculum of 
both mandatory and elective courses, with very few non-European or non-white 
theoretical references. Similarly, the results reveal that the majority of the faculty and 
student population remains white, and reactionary actions against curriculum 
proposals based on Afro-Pindoramic knowledge systems continue to be significant. 
Nevertheless, it became evident that, despite their underrepresentation, Black and 
Indigenous people have managed to organize themselves and continue to resist the 
pervasive colonialism embedded in the core of hegemonic academic epistemologies 
and practices, creating disruptions in Brazilian colonial psychological thought. 

 

Keywords: Black Psychology. Psychology. Academic education. Blackness. 
Escrevivência. 

 
 
 
 
 
 
 
 



SUMÁRIO 
 

1 PRELÚDIO, p. 10 

1.1 “MEU COURO É MARROM!”,  p. 10 

1.2 FORMAÇÃO SINCOPADA,  p. 14 

1.3 METODOLOGIA, p. 15 

1.4 SENDO PESQUISADOR, SOU MAIS POETA, p. 17 

1.4.1 Apresento-me em melodia, p.  20 

1.5 VOVÓS E VOVÔS, p. 21 

1.6 PROFETA, p. 22 

1.7 LA RICA DELÍCIAS, p. 23 

1.8 CHUMI CHUMI ZORAIDE, p. 25 

1.9 AOTEAROA, p. 26 

2 INTERLÚDIO, p. 28 

2.1 REPARAÇÃO!, p. 28 

2.2 TEM COR, TEM CORTE/ E A HISTÓRIA DO MEU LUGAR, p. 29 

2.2.1 Quem tem medo do Behaviorismo?, p. 46 

2.3 LUANDA, MISTÉRIO/ RESGATOU-ME A VIDA, p. 50 

3 POSLÚDIO, p. 78 

4 REFERÊNCIAS, p. 81 

5 ANEXO, p. 86 

 



LISTA DE SIGLAS 

AFIDE/UFF - Assessoria de Ações Afirmativas, Diversidade e Equidade da 

Universidade Federal Fluminense 

BR - Brasil 

CFP - Conselho Federal de Psicologia 

COLUNI-UFF - Colégio Universitário da Universidade Federal Fluminense 

ES - Espírito Santo 

ESP - Escola Sem Partido 

FMB - Faculdade de Medicina da Bahia 

ICHIF - Instituto de Ciências Humanas e Filosofia 

IEPIC - Instituto de Educação Professor Ismael Coutinho​

MG - Minas Gerais 

NDE - Núcleo Docente Estruturante 

NIDI - Núcleo Institucional de Dados Integrados 

OBA - Olimpíada Brasileira de Astronomia 

PL - Projeto de Lei 

PSDB/AM - Partido da Social Democracia-Amazonas 

RJ - Rio de Janeiro 

Senac - Serviço Nacional de Aprendizagem Comercial 

Sisu - Sistema de Seleção Unificada 

TCC - Trabalho de Conclusão de Curso 

UFBA - Universidade Federal da Bahia 

UFF - Universidade Federal Fluminense 

UFJF - Universidade Federal de Juiz de Fora 

UP - União de Professores​

USP - Universidade de São Paulo 

 

 

 



 

1 PRELÚDIO1 

 
1.1 “MEU COURO É MARROM!” 

 
“Pra criança aprender basta quem ensina 

Essa é a verdade, criança aprende cedo a 

ter caráter 

A distinguir sua classe”  

(SABOTAGE, 2000) 

 
A frase que intitula esta subseção é a primeira lembrança que eu tenho de 

mim mesmo, expressando qual era a cor da minha pele. Eu devia ter por volta de 

quatro ou cinco anos quando, na casa dos meus avós paternos, em Fundão-ES, 

devido à alguma provocação que não guardei na memória feita por algum parente 

do qual não me recordo quem era, eu afirmei, irritado: “MEU COURO É MARROM!”. 

​ Não lembro o que motivou a minha irritação, hoje só consigo imaginar a 

possibilidade de alguém ter dito que minha pele não era marrom (seja para branco, 

seja para preto), mas não posso confirmar isso. O fato é que eu já sabia que eu não 

era branco, pois estava aprendendo o nome das cores e sabia que a minha cor de 

pele era mais escura que o lápis “cor-de-pele”, aproximando-se dos lápis marrons 

que eu usava para colorir minha pele, a terra e os troncos das árvores. Também 

sabia que não era branco, pois era constantemente chamado de moreno e 

neguinho, normalmente de forma carinhosa pelos meus parentes, substantivos que 

eu pouco ouvia sendo utilizados para se referir a pessoas com a pele mais clara que 

a minha. 

Mesmo já sabendo, desde muito novo, que minha pele era marrom, isso não 

foi um facilitador para que eu me afirmasse enquanto uma pessoa negra. Isso 

porque, diferentemente do meu aprendizado acerca do nome das cores e da 

1 Este trabalho está dividido em três momentos: Prelúdio, Interlúdio e Poslúdio. Escolhi esta forma 
para separar os momentos do texto a fim de fazer alusão aos períodos iniciais, intermediários e finais 
de uma obra musical. Escolhi esses nomes, pois são os que eu conheço dentro da teoria musical, 
sendo que o Prelúdio irá substituir o termo “Introdução”, enquanto o Interlúdio conterá o conteúdo ao 
que seria referente aos primeiro e segundo capítulos. Por sua vez, o Poslúdio encerra a obra, tal qual 
as “Considerações Finais”.  



 

identificação das cores em cada pedaço de mundo à minha volta, eu demorei muito 

mais para aprender sobre raça e acerca das identidades raciais, inclusive a minha.  

 

Não era uma temática discutida nas escolas em que frequentei e nem era 

uma temática discutida na minha família. Apesar de ser filho de pai negro e neto de 

avôs negros, além de ter encontrado alguns poucos professores negros na minha 

formação básica, esse era um assunto que pouco surgia de forma positivada ou 

explicativa no meu cotidiano. Normalmente, quando essa temática aparecia 

verbalmente, vinha em frases racistas, como “seu cabelo não molha” ou “se você 

não passar no vestibular, pelo menos você já tem cor para roubar”. 

Por volta da minha pré-adolescência, dos 11 aos 13 anos de idade, eu já tinha 

a noção que eu era classificado enquanto pardo, mas mesmo sofrendo racismos que 

normalmente pessoas negras sofrem devido aos traços fenotípicos negróides, eu 

recorrentemente ouvia frases, como “Por que você não ri de piadas racistas? Você 

não é negro.”. Isso foi algo que aprendi com meus pais, a não rir de piadas racistas 

e entender que racismo não tinha nenhuma graça. Mas só depois eu fui aprender 

que os racismos que eu sofria vinham justamente do fato de que minha pele parda 

era apenas uma das minhas identidades negras.  

Talvez por isso que, quando eu estava fazendo pré-vestibular para medicina 

em uma escola privada de Vitória-ES e uma menina branca me disse numa roda de 

conversa na hora do recreio, como se fosse uma piada, que se nada desse certo eu 

já tinha cor para roubar, eu não entendi, pois essa piada era feita para pessoas 

negras, e eu era pardo, não negro. Talvez por esse motivo, quando após esse 

acontecimento uma outra menina branca disse, só para mim, que não havia gostado 

do que a outra menina branca tinha dito, eu também não entendi, porque eu era 

pardo, não negro. 

Eu demorei um bom tempo para entender que ela tinha dito isso porque eu 

era uma pessoa negra de pele parda. Tanto tempo, que eu só fui realmente saber e 

afirmar-me negro após alguns períodos cursando a graduação em Psicologia. 

Antes mesmo de entrar no curso de Psicologia pela UFF-Niterói, eu já havia 

entrado em contato com a Psicologia. Além de ter feito alguns anos de análise com 

uma terapeuta da linha da Psicologia Sistêmica, eu me interessava por revistas de 

Psicologia e Psiquiatria, entrando em contato com alguns casos dessas ciências. Eu 

ainda não percebia, naquela época, que os casos eram em sua grande maioria 



 

sobre pessoas européias, assim como eram escritos quase que unicamente por 

cientistas europeus. Eu ainda não percebia que, por mais que pudesse ter pensado, 

a questão da raça não aparecia enquanto algo pertinente no meu processo de 

análise na clínica psicológica. Isso porque tanto eu não sabia elaborar muito bem 

sobre os efeitos do racismo em minha vida, como a profissional em questão parecia 

não ter repertório de trabalho para pensar um processo terapêutico em que isso 

pudesse ser cuidado.  

Quando, então, passei pelo terceiro ou quarto período de graduação em 

Psicologia pela UFF-Niterói a minha curiosidade acerca da construção de teorias, 

conceitos e práticas das psicologias possíveis aumentou para além das 

tradicionalmente apresentadas a mim. Ali começava a dar mais atenção para as 

questões de raça e etnia dentro da minha vida. Tanto em um processo de 

entender-me enquanto uma pessoa marcada como negra de pele clara no Brasil do 

século 21, quanto na percepção do constante apagamento das marcas negras em 

mim durante minha vida, apagamento de corpo e alma.  

Apagamentos esses que ocorriam também durante minha graduação, em 

salas de aula, nas conversas com amigos brancos e alguns amigos negros que não 

me reconheciam enquanto negro, ou na minha família quando, por exemplo, alguém 

falava “eu acho que você se acha mais negro do que você é” ou “mas você não é 

negro”. Essas falas vieram com mais ênfase em minha vida a partir do momento em 

que eu comecei a trazer esses assuntos acerca da negritude e sobre a minha 

própria para as conversas. Também com desconhecidos, como quando eu e um 

amigo negro estávamos comendo em um restaurante próximo à univesidade e um 

homem branco me chamou e perguntou “como faz para passar por cota, sendo 

branco desse jeito, mas com cabelo de negro?”.  

Atribuo esses meus movimentos de afirmar minha negritude não apenas ao 

contato que tive com as poucas aulas da graduação que abordavam diretamente as 

questões raciais, de gênero e de deficiência, mas também - e principalmente - 

devido ao contato que tive com pessoas negras mais empobrecidas e mais 

enriquecidas do que eu e que entraram - em sua maioria - pelo sistema de cotas. 

Essas pessoas me ensinaram sobre outras formas de negritudes, ajudaram-me a 

me afirmar negro de forma a ver beleza e, ao mesmo tempo, lembrar-me do 

sofrimento nessa afirmação. Ali eu percebia o quão apagada estava qualquer outra 

marca de minha ancestralidade que não fosse aquela que a branquitude projetou 



 

para que eu conhecesse. Minha ancestralidade enquanto escravizado era mais do 

que reforçada antes de entrar na universidade, enquanto a imagem de reis, rainhas, 

líderes e lendas afropindoramicos apareciam apenas em folclores ou em revoltas 

violentamente suprimidas.  

Ainda hoje, este é um trabalho árduo em minha vida, a ponto de ser o foco de 

meus temas de estudos no meu Trabalho de Conclusão de Curso (TCC), o qual teve 

como tema de pesquisa o debate étnico-racial no curso de graduação da Psicologia 

UFF Niterói e o impacto que o curso tem na formação da identidade racial dos 

discentes negros, assim como envolvem minha temática de interesse na construção 

desta dissertação. Nesta trajetória de vida-pesquisa aprendi e percebi que a 

descolonização dos corpos colonizados é de extrema importância quando falamos 

das práticas de cuidado psicológicas com populações que foram e seguem sendo 

colonizadas, mas que isso pouco foi colocado enquanto ponto de relevância pela 

maioria dos professores e colegas que conheci durante a minha caminhada na 

graduação. Percebi, inclusive, que até mesmo aqueles que reconhecem a 

importância desse debate, muitas vezes, não se empenham em romper com os 

mecanismos colonialistas presentes em seus corpos, práticas e crenças. 

Além disso, com as pesquisas que tenho feito acerca da graduação em 

Psicologia, percebi que, para mim e meus colegas negros do curso, perceber-se 

enquanto um profissional negro pode acontecer - se chegar a acontecer - apenas 

após a formação, quando em campo de trabalho. Foi isso o que aconteceu com uma 

amiga negra retinta que, mesmo trabalhando em campo nos estágios oferecidos 

pela grade curricular, mesmo se sabendo preta, só foi se perceber enquanto 

psicóloga negra  - e a diferença que isso faz - depois de formada. O que demonstra, 

com sombra e sem dúvidas2, que Formar-se Negro3 é uma síncope da formação 

em Psicologia pela Universidade Federal Fluminense.  

Por isso faço essa pesquisa. A partir dela, pretendo refletir acerca da 

formação em nível de graduação em Psicologia na Universidade Federal 

Fluminense, em Niterói, por meio da escrevivência de um jovem negro. Mediante 

essa vivência-escrita, faço-me mais um compositor dos relatos de jovens negros 

brasileiros psicólogos que começam a pipocar pelo território nacional em forma de 

3 Escolhi este termo em referência direta ao livro Tornar-se Negro (SOUZA, 1983). 

2 Utilizei esta expressão como uma crítica à expressão “sem sombra de dúvidas”, em função da associação 
constante da linguagem com a escuridão com o sentido de desconhecimento e o estabelecimento de que o que 
é tido como claro associado ao entendimento das coisas. 



 

artigos, dissertações, vídeos, publicações em redes sociais e etc. Relatos que, 

juntamente com outros diversos trabalhos, surgem para propor novas perspectivas 

de formações educacionais/profissionais que combatem os colonialismos 

norte-americanos e europeus enraizados na formação atual. ​

​ Na confecção desta dissertação, foquei em tentar compreender os 

movimentos hegemônicos e eurocentrados presentes na formação em Psicologia 

UFF-Niterói, operantes durante minha experiência na graduação e ainda 

permanentes durante a pós-graduação. Movimentos estes que reafirmam a vigência 

do racismo epistemológico, institucional, estrutural e cotidiano na formação em 

Psicologia na Universidade Federal Fluminense, bem como em outros espaços 

formativos e profissionais no Brasil. ​

​ Se, por um lado, a memória nos lembra que estamos há mais de 500 anos 

sob processo de dominação racial imperialista no Brasil, ela também nos recorda 

que estamos há mais meio século construindo lutas e resistências pela efetivação da 

liberdade dos povos africanos e indígenas nestas terras. Dessa forma, compreender 

os movimentos de resistência negra e indígena, organizados por docentes e 

discentes do curso de Psicologia-UFF Niterói, no enfrentamento à hegemonia 

eurocêntrica presente na graduação, compõe outro objetivo que este trabalho se 

propõe a atingir.   

   

1.2 FORMAÇÃO SINCOPADA 

 
Escolhi utilizar o termo “síncope” para compor o título e pensar esse 

movimento de formação a partir de duas perspectivas: discurso médico e ritmo. 

Dentro do discurso médico, síncope remete a um desmaio seguido de uma 

retomada de consciência, o que dentro de uma formação profissional 

majoritariamente embranquecida significa a quebra desse Pacto Narcísico da 

branquitude (BENTO, 2022), seguido da retomada das consciências negras e 

pindorâmicas no Brasil implementadas na formação (curricular e/ou extracurricular). 

Já no contexto do ritmo, síncope significa a marcação do tempo forte fora do tempo 

binário, presente em praticamente todas as rítmicas africanas no Brasil, como 

samba, tambor de crioula, maracatu e etc. Como efeito, a síncope introduz a 

mudança rítmica, bem como gera sensação de surpresa e movimento. Nessa 



 

perspectiva, pensar uma “formação sincopada” é resgatar o ritmo africano para 

movimentar e surpreender a norma eurocentrada.  

 

1.3 METODOLOGIA 

 
Escrevivência, em sua concepção inicial, se realiza como 

um ato de escrita das mulheres negras, como uma ação 

que pretende borrar, desfazer uma imagem do passado, em 

que o corpo-voz de mulheres negras escravizadas tinha sua 

potência de emissão também sob o controle dos 

escravocratas, homens, mulheres e até crianças. E se 

ontem nem a voz pertencia às mulheres escravizadas, hoje 

a letra, a escrita, nos pertencem também.  

(EVARISTO, p. 30, 2020) 

 

Baseado nas palavras escritas e oralizadas por Conceição Evaristo, propus 

para esta pesquisa uma metodologia que denominei Musicavivência, aplicada por 

meio das técnicas de escreviver. O principal ponto de diferenciação que proponho 

entre as duas metodologias é a fonte inspiracional artística central que atravessa 

meu corpo e o corpo de Conceição Evaristo. Se, por um lado, a autora afirma que o 

ato de ler e escrever salvou-lhe de adoecer - “[...] e falo adoecer no sentido de 

procurar outras formas de aguentar, de suportar a realidade” (EVARISTO, p. 33, 

2020) - a música e a musicalidade tiveram o mesmo efeito em minha vida. Outro 

ponto de diferenciação que proponho (apesar de não aplicá-lo intensamente nesta 

pesquisa) é que a metodologia da Musicavivência não precisa, necessariamente, ser 

escrevivida ou oralizada, ela pode ser musicalizada ou musicavivida, inclusive, com 

sonorizações, danças, movimentos, não obrigatoriamente palavras e/ou descrições. 

Nesse sentido, a Musicavivência é anterior a qualquer escrita acadêmica e tem base 

nas vivências rítmicas africanas e afrodiaspóricas. 

Tal qual a Escrevivência, a metodologia que tracei neste trabalho tem como 

referência central as mulheres negras, mais precisamente as Yabás, com grande 

influência de Oxum que, dentre tantas riquezas, guarda consigo a música e a 

musicalidade. Todavia, refiro-me também a Nanã, em sua sabedoria silenciosa, 



 

compondo os movimentos musicais que não precisam ser, absolutamente, 

verbalizados. Seguindo os passos de Conceição Evaristo em sua análise histórica 

da condição de escravizadas das mulheres negras, mães de leite, que “cerceado em 

suas vontades, em sua liberdade de calar, silenciar ou gritar, devia estar em estado 

de obediência para cumprir mais uma tarefa, a de ‘contar histórias para adormecer 

os da casa-grande’.” (EVARISTO, p. 30, 2020).         

A Musicavivência segue essa mesma premissa, substituindo as “histórias de 

ninar” por “canções de ninar”. Ou seja, se a Escrevivência tem como 

comprometimento contar histórias para acordar os da casa-grande, a Musicavivência 

se firma nas canções africanas e afrodiaspóricas para fazer valer esse mesmo 

compromisso.  

Eu não tenho a menor pretensão de dizer que estou criando uma metodologia 

nova, mas reconheço que estou ajudando a conceituar academicamente 

movimentos ancestrais que são rejeitados pela categorização metodológica 

euro-cristã-monoteísta na constituição da ciência acadêmica. Isso porque, como eu 

disse, essa metodologia de produção de conhecimento por meio da musicalidade é 

muito mais antiga do que qualquer escrita. Fato é que podemos ver ótimos exemplos 

dessa metodologia sendo aplicada no Samba, nos pontos de macumba, no RAP, no 

Axé, no Forró, no Manguebeat, no Jongo, no Maracatu, e em várias outras formas 

de resistências e memórias fortemente ritmadas pelas culturas africanas ancestrais. 

Sendo assim, a Musicavivência não pretende, enquanto conceito, ensinar para os 

povos afrodiaspóricos que permanecem excluídos do Ensino Superior sobre algo 

que eles já conhecem e inventam muito bem. Mas sim, para que essas pessoas não 

precisem se aculturar ao realizarem uma pesquisa acadêmica validada 

cientificamente. 

Sabendo dos riscos e dos acontecimentos históricos que fazem com que 

homens se apropriem do trabalho de mulheres e reivindiquem para si a autoria 

desses trabalhos, bem como dos machismos que fazem homens adorarem apenas 

outros homens e utilizarem as mulheres como objeto, é preciso salientar que a 

metodologia da Musicavivência não se baseia em citar as Yabás e protagonizar toda 

sua referência teórico-cultural em homens. Para musicaviver, é importantíssimo que 

leiamos mulheres negras, que ouçamos suas músicas, que ouçamos com atenção 

suas histórias de vida e seus sentimentos, suas ideias, e prestemos atenção em 

suas danças cósmicas.  



 

Eu, enquanto homem, nasci e renasci por intermédio de várias mulheres. Das 

Yabás, das vovós, das mamães, das amigas, dos amores, bem como fui e estou 

sendo constantemente gerado por Conceição Evaristo, Neusa Santos Souza, 

Virgínia Leone Bicudo, Grada Kilomba, Chimamanda, Lélia Gonzalez, Victória Santa 

Cruz, Margareth Menezes, Leci Brandão, Jovelina Pérola Negra, Maria Carolina de 

Jesus, Beatriz Nascimento e muitas outras mulheres negras que escrevem e cantam 

suas vivências. 

Além disso, devo referenciar também a Ildete Vianna Soares (Hil), mulher 

surda oralizada não branca, que é doutoranda no grupo de orientação do qual faço 

parte e me ensinou muito sobre as músicas que não são ouvidas pelos ouvintes, 

bem como a musicalidade que existe dentro de mim e em como eu sinto a minha 

Musicavivência.            

 

1.4 SENDO PESQUISADOR, SOU MAIS POETA 

 
Estreita, fria e reta esta escrita que se pretende fazer 
academia. 
Não brinca, não pula, não tropeça. 
Não erra a métrica. 
Polida, adestrada e séria. 
 
Dizem ser assim reta para que seja certeira como flecha. 
Mas esquece que flecha, no ar, balança pra não errar. 
 
Eu comigo sou mais poesia 
E desde que entrei no mestrado me contraria 
Quando alguém fala sem medir a ousadia 
“Poema não é uma boa metodologia.” 
 
Inconformado, eu diria. 
Pois para mim é nítida a ciência da poesia 
Fórmulas, conceitos, tentativas, erros, acertos, 
observações, hipóteses, justificativas, objetivos. 
 
Talvez um dos problemas seja que a poesia é muito mais 
que isso 
E a dificuldade não seja fazer o poema ocupar o espaço da 
escrita acadêmica, 



 

Mas sim, da escrita acadêmica conseguir suportar o 
tamanho da poesia. 
 
Não porque a poesia é demasiadamente grande. 
Mas porque a escrita acadêmica costuma ser 
demasiadamente pequena. 
A poesia tem a sua maleabilidade. 
Enquanto a escrita acadêmica costuma ser rígida. 
 
A poesia é instrumento de transmissão de saber ancestral 
Nas macumbas, nos rituais, nas rodas, nas cantigas. 
 
Pensando assim fica até mais evidente um caráter 
epistemicída. 
Reduzida, normativa e exclusiva.  
Elitista. 
 
Eu deveria acreditar 
que um poema não conseguiria  
se fazer entender 
Tal qual um texto científico faria. 
 
Mas pra mim é fácil lembrar 
dos textos acadêmicos  
repletos de um raciocínio distante 
e palavras vazias. 
 
Eu deveria acreditar 
Que a poesia na academia 
É coisa de pessoa branca com herança  
Que se diz humanista. 
 
Mas pra mim é fácil lembrar 
Do canto de Yemanjá 
Vibrando nas águas do mar 
Versando a ciência da vida. 

(André Profeta Araújo Ferreira) 
 
 
 

O COMEÇO É O FIM 
 
Engraçado pensar que 
Sempre quando contamos uma história 



 

Dizemos “vou começar do começo” 
Para delinear sua trajetória 
 
Esquecemos, assim, que o começo é agora 
Pois quem conta a história já está no fim 
E é justamente no fim 
Que se começa a história. 

 
       (André Profeta Araújo Ferreira) 

 
 

Sendo assim, (re)começarei do começo. As histórias que contarei começaram 

hoje, na data de 23 de setembro de 2024, e não possuem data certa para 

terminarem. Se posso ser sincero - e sei que nem sempre posso -, essas histórias 

começam neste momento em que escrevo, mas só começaram hoje pois puderam 

começar ontem, assim como recomeçará amanhã. Não se trata de um retorno 

eterno, pois não há retorno, e esta é uma das situações que se aprende em 

diáspora.    

Diasporicamente falando, recomeço a história. Encontro-me atualmente em 

Jardim da Penha, na cidade de Vitória, no Espírito Santo, um bairro de classe média 

que tenta imitar os modelos parisienses e norte americanos de arquitetura e 

urbanismo, com prédios baixos e em formatos de paralelepípedos, a maioria 

envidraçados e gradeados. Todavia, também existem algumas árvores pelas 

calçadas, pracinhas e areias da praia. Inclusive, próximo a janela do quarto onde 

durmo e estou escrevendo esta dissertação, é possível ver uma árvore onde 

transitam os passarinhos que moram pela região e os que estão em movimento 

migratório, bem como ver e/ou ouvir os automóveis apressados, roncando seus 

motores, e os desapressados, subindo e descendo vagarosamente a pequena ponte 

aqui perto. Também é possível ver e/ou ouvir os movimentos das pessoas, assim 

como seus cantos com sotaques melódicos disfarçados de conversas, suas músicas 

tocadas em pianos, violões ou em aparelhos eletrônicos, as contagens das aulas de 

Ballet a ressoar “1, 2, 3, 4 e 5, 6, 7 e vai!” no compasso de uma música do Gilberto 

Gil, gritos e golpes das aulas de Aikidô de uma escola próxima, bem como cachorros 

latindo de dentro de um hotel para cães. 

A maior parte da população que vejo caminhar por essas redondezas 

aburguesadas são lidas como brancas ou estão embranquecidas, mas nem mesmo 



 

os olhares mais indiferentes podem desperceber a desigualdade pulsante nas veias 

asfaltadas nesta região. Nesta cidade, como na maior parte do Brasil, a maioria da 

população se autodeclara negra e é essa população que ocupa a maior parte dos 

cargos de atendentes, seguranças privados, entregadores, empregadas domésticas, 

porteiros, catadores de material reciclável, garis e outras profissões desvalorizadas, 

comumente ocupadas por pessoas negras no Brasil. Ainda maior é a 

representatividade das pessoas negras entre a população em situação de rua que 

transitam pelo bairro e são comumente mal tratadas pelos residentes dos bairros de 

Jardim da Penha e adjacências.      

As histórias a serem contadas estão, inevitavelmente, marcadas pelo meu 

cotidiano atual e considero essas marcas tão importantes quanto às passadas que 

carrego em meu corpo contador de histórias. Por isso, começo contando onde estou 

e sobre as musicalidades4 deste ambiente, a fim de contrapor também a 

centralidade antropocêntrica individualista tão requisitada pelas ciências 

psicológicas. Obviamente, contudo, os cotidianos que vivo não escapam do meu 

corpo, que inclusive, por sê-lo, já não é antropocêntrico. 
 

1.4.1 Apresento-me em melodia 

 

Sou mandinga, Balaiada 

Sou Malê​

Sou búzios, sou revoltas, arerê 

(OLISSAN & SÉRGIO, 1966 ) 

 

Possuo vários nomes sem possuir nenhum deles. Apresentam-me André 

Araújo Ferreira e me conhecem como André e/ou André Profeta, mas eu possuo 

vários outros nomes. Homo sapiens, Humano, Objeto, Negro, Branco, Mestiço, 

Homem, Mulher, Animal, Psicólogo, Músico, Artista, Brasileiro, Pindorâmico, 

Afro-latino… enfim, e eu mesmo não os possuo e nem pretendo possuí-los. Mesmo 

4 Aqui entenderemos musicalidade não apenas enquanto uma característica da música e/ou de 
musicistas, mas sim enquanto uma qualidade do movimento, enquanto vibração da matéria, ou seja, 
pode-se considerar os passos de uma pessoa, o teclar de um computador, a fala, a dança, os passos 
silenciosos de um gato, as batidas de um coração, o movimento dos agentes decompositores em um 
corpo em decomposição e várias outras formas de movimento/mudança/transformação enquanto um 
acontecimento da musicalidade.  



 

que eu lhe explicasse quem sou, você não entenderia e, se você me pedisse para 

explicar novamente, eu não poderia, pois eu não lembraria.  

Não que eu seja assim tão etéreo e exotérico. É que meus ancestrais, as 

terras, as árvores, os fungos, as chuvas e os rios me ensinaram sobre as 

transformações constantes das vidas e as certezas do inesperado. Exu me ensina a 

ser o que nunca fui e, ao mesmo tempo, nunca deixei de ser. Então, não espere de 

mim uma definição tão complacente com as identidades pré-estabelecidas que 

marcam meu corpo. Dessa forma, vejo-me mais como corpo flor, que, nas palavras 

de Castiel Vitorino, “[...] são essas pessoas que questionam gênero, questionam 

norma do gênero, norma da sexualidade, questionam a branquitude… então todas 

essas resistências [...] estão colocadas dentro do corpo flor.”, definição dada por ela 

em entrevista para o Webdoc Corpo Flor com Castiel Brasileiro - Arte, Sexualidade e 

Transgressão (2018). Ao passo, porém, que mais identifico meu corpo enquanto 

corpo-som, tamanha a presença da música e da musicalidade em minha vida.  

Assim como Castiel relata nessa entrevista que muito de seu corpo flor vem 

dos ensinamentos ancestrais (encarnados ou não), eu posso lhes dizer que meu 

corpo-som dança com as musicalidades ancestrais que me atravessam. 

 

Nasci com os sons inaudíveis dos cosmos 

Sou com Tupã e Oxum  

Movimento que faz do impossível 

A possibilidade de ser 

Corpo-som 

Nos Cosmos, somos som 

Corpos-somos.           

(André Profeta Araújo Ferreira) 

 

 
1.5 VOVÓS E VOVÔS 

 

Pararuram é um dos sons ancestrais que carrego comigo. Quando eu e meu irmão 

éramos crianças, frequentemente brincávamos pela casa dos nossos avós paternos, 

em Fundão-ES, cidade na qual morei desde os 3 até os 10 anos de idade. 



 

Caminhando e vocalizando como quem progride em “Dó” “Ré” “Mi” “Fá”, sabíamos 

que meu avô Natálio, um homem negro sapateiro, filho de ribeirinhos da cidade de 

Santa Rosa-ES, estava para chegar do serviço na sapataria. Só ele tinha o costume 

de fazer essa vocalização, imagino que herdada da prática com o trompete. Hoje, 

algumas vezes quando o vejo, quem vocaliza o Pararuram sou eu, e ele sorri. Como 

eu sorria quando ele chegava.  

Eu tenho lembranças musicais de todos os meus avós. Minha avó paterna 

Julita, mulher branca com bipolaridade, neta de imigrantes italianos que vivia na 

pobreza junto com a irmã e a mãe após serem deserdadas pelos homens da família 

com a morte do meu trisavô. Ela me recorda muito as músicas da igreja, dos 

programas religiosos que passavam na televisão, mas também algumas músicas da 

Jovem Guarda, como do Roberto Carlos, cantor pelo qual minha avó tinha paixão. 

Além disso, imaginar musicalmente os dois me leva direto aos forrós e baiões de 

Luiz Gonzaga, ritmo que eles gostavam de dançar juntos. 

Meu avô e minha avó materna vieram da mesma cidade e de famílias com 

condições financeiras parecidas. Ambos eram descendentes de pessoas negras que 

viviam da roça, numa cidade do interior de Minas Gerais chamada Senhora do 

Porto. Minha avó é uma mulher branca, que trabalhava com costura na época em 

que meu avô, um homem negro, trabalhava na construção de ferrovias enquanto 

operário da antiga Vale do Rio Doce, atual Vale. Quando íamos passar as férias 

escolares na casa deles em Belo Horizonte-MG, entre melodias barulhentas de 

martelos e serrotes, podia-se ouvir o radinho velho de vovô tocando apenas as 

melhores qualidades da música sertaneja raiz e seus modões de viola, enquanto 

vovó na cozinha, preparando mais algum bolinho de chuva, pão-de-queijo, pudim, 

doce de leite, pão com mortadela, broa de milho (e tudo isso só para o café da 

tarde). Ela também cantava marchinhas de carnaval, mas sempre como se fosse 

quarta-feira de cinzas, num tom melancólico e lento, independentemente do seu 

humor. 

 

1.6 PROFETA 

 

André Profeta é um nome artístico que escolhi após uma viagem que fiz para 

visitar minha família materna. Eu fiz essa visita à minha avó e à minha prima de 



 

segundo grau devido à sugestão da profissional em psicologia que me atendia na 

época (se não me engano, foi no mesmo período em que iniciei minha vida na 

universidade). Como a psicóloga me sugeriu realizar um resgate da minha história 

familiar materna, comecei a perguntar sobre meus bisavós e a conhecer alguns 

tios-avôs que eu não conhecia. Entre tantas histórias, eu me interessei muito pela do 

pai do meu avô, que era conhecido enquanto “Profeta”, na região de Senhora do 

Porto. Segundo minha prima, ele ficou conhecido assim por ser um grande orador, 

mobilizando resistências de pequenos agricultores contra os grandes latifundiários 

da região, nas primeiras décadas do século XX, no Brasil, em meio à Política do 

Café com Leite.  

Minha prima conta que, por assim ser conhecido, tanto mulher quanto seus 

filhos eram conhecidos por ser “alguém” do profeta. Como exemplo, as pessoas 

próximas chamavam meu avô de “Neném do Profeta”, quando ele era 

recém-nascido. Com o tempo, o nome “do profeta” foi meio que esquecido, mas meu 

avô era corriqueiramente chamado de Neném, inclusive por minha avó, durante toda 

sua vida. Tanto que eu só fui saber que o apelido dele vinha daí apenas nessa visita. 

Inspirado pela história ancestral de resistência do meu bisavô, eu escolhi o nome 

André Profeta para enraizar esse resgate histórico das vidas da minha família 

materna. 

 

1.7 LA RICA DELÍCIAS 

 

Entre os anos de 2018 e 2019, eu vivi várias experiências musicais com o 

Coletivo Mardiarte, grupo criado por mim e outros colegas da Psicologia UFF-Niterói, 

com o qual viajamos e tocamos entre Niterói-RJ, Rio de Janeiro-RJ, São Pedro da 

Serra-RJ, Lumiar-RJ e Vitória-ES. Com o Mardiarte, sinto que ganhei outro ritmo 

para minha música, algo que eu já vinha treinando ao ensaiar sambas e forrós antes 

de formar o coletivo, que foi muito influenciado pelas trocas que tinha com Gabriel 

Turque Lunguinho e Adilson Ferreira Franco. Eles traziam consigo não apenas 

ritmos, mas diversas sabedorias ancestrais do povo afrodiaspórico no Brasil, cada 

um com suas especificidades, advindos de regiões consideradas periféricas em 

relação às cidades do Rio de Janeiro e de São Gonçalo.  



 

Porém, nessa caminhada, houve um lugar muito importante neste processo 

de Formar-me Negro chamado La Rica Delícias. Tão importante que, talvez, 

apenas essa experiência já mereceria uma dissertação, talvez uma tese. Mas como 

esta é a última coisa que escreverei nesta dissertação, que finalizo na madrugada 

do dia 05 de fevereiro de 2025, não pretendo me alongar muito. 

La Rica Delícias é uma empresa, criada e administrada pela Tehúli da Silva 

Resende, uma mulher negra da favela que sempre foi do corre5 e me ensinou 

imensidões sobre o que é e o que pode ser uma pessoa negra no Brasil, nossas 

filosofias mais profundas de senso de comunidade, amor, raiva, resolução de conflito 

ou inflamação de conflito, entre tantas coisas. Inclusive, entre elas, uma que ela me 

ensinou sem querer e eu pude aprender (ou achar que aprendi), pelo menos um 

pouquinho, algumas coisas que só uma mulher preta favelada e mãe solo de criança 

preta acessam enquanto saber nesse país. Eu mesmo nem sei dizer direito o que é, 

mas sinto que aprendi. Não necessariamente por minha habilidade em aprender, 

mas principalmente pela maestria com que Tehúli costuma transmitir seus saberes. 

Atualmente, o La Rica Delícias é uma empresa de catering6 com endereço 

virtual no instagram (https://www.instagram.com/la.rica.delicias/), sob o arroba 

@la.rica.delicias, que oferece seus serviços para eventos, ofertando alimentos 

cheios de sabor mediante a culinária da Tehúli, a qual considero mestra de saber 

ancestral nessa arte de fazer comida e alimentar - não apenas a barriga - de quem 

senta à sua mesa. Na época em que o Mardiarte começou a fazer suas 

apresentações nesse espaço, o estabelecimento ficava localizado no bairro do Ingá, 

a apenas algumas ruas da minha casa. O local era tanto restaurante, quanto espaço 

multicultural e casa da Tehúli, recebendo suas crias, e quem mais ela aceitasse 

acolher enquanto residente (de tempo ou de poucas temporadas). 

Com o tempo, passamos a fazer shows quase que exclusivamente por lá, 

com pelo menos um mensal. Além dos shows, nós íamos a convite da Tehúli ou de 

alguém que fosse fazer um evento por lá (normalmente pessoas próximas à Tehúli 

ou que ela convidava). Das personalidades mais famosas (que eu saiba), passaram 

o atual Deputado Estadual de São Paulo Eduardo Suplicy e o Artista Eduardo 

6 Serviço de alimentação que consiste na preparação e entrega dos insumos. 

5 Gíria de origem das pessoas da periferia, comumente usada e difundida no vocabulário carioca e da 
baixada fluminense (bem como em outras regiões do Brasil). Atualmente, é muito utilizada para 
expressar uma característica de alguém que está trabalhando ou é trabalhador, ou que sempre teve 
que dar um jeito para se sustentar e/ou sustentar seus parentes. 



 

Marinho, mas eu não cheguei a estar presente no mesmo dia que eles. Minha 

vivência maior foram com pessoas negras faveladas ou de outras regiões periféricas 

estudantes da UFF que frequentavam o espaço, eram bem recebidas e gostavam de 

estar lá pelo lugar, que, para muitos ali, era literalmente uma experiência de 

aquilombamento (SOUTO, 2020) em meio a um centro embranquecido que eram as 

pistas do bairro do Ingá e da UFF.  

 

1.8 CHUMI CHUMI ZORAIDE 

 
Por volta dos anos de 2016, chegava de mudança para morar na cidade de 

Niterói. Fui morar em uma república de estudantes do curso de Direito da 

UFF-Niterói chamada Chumi Chumi (o nome era muito maior, mas assim a 

chamávamos para abreviar). Fui para lá, pois um dos moradores era meu irmão 

mais velho, que já estava cursando Direito na UFF há uns 4 anos mais ou menos. 

Ela ficava no bairro Ingá, em Niterói, e era uma casa espaçosa que dividíamos em 

seis pessoas. O condomínio era ocupado majoritariamente por pessoas 

aposentadas de classe média alta, mas, como estávamos em muitas pessoas, 

conseguimos dividir. Ficava bem próxima da Faculdade de Direito da UFF, o que me 

permitia fazer quase tudo o que eu tinha que fazer a pé, caminhando pelo bairro do 

Ingá e adjacências. Entre os moradores da república, fiz dois ótimos amigos que 

tenho carinho até hoje: José Carlos Júnior e Rafael Bessa. Ambos homens negros, 

um do bairro de Campo Grande, da cidade do Rio de Janeiro, e outro de Cachoeiras 

de Macacu, na serra do estado carioca. Os dois eram graduandos do curso de 

Direito e atualmente são profissionais em suas respectivas áreas dentro da prática 

advocatícia. Em específico, Rafael Bessa também foi um companheiro de música e 

composição, bem como fonte de inspiração para algumas músicas que compus após 

entrar em contato com as composições que ele fazia e me apresentava, as quais eu 

sempre achei incríveis e diferenciadas, que, para nossa sorte, estão registradas no 

seu albúm “Sem os Pés no Chão” (BESSA RODRIGUES, 2023).  Apesar de 

tecnicamente ter ingressado na universidade no segundo período de 2015, devido à 

greve de 139 dias dos servidores que acabou em outubro deste mesmo ano, eu só 

comecei a ter aulas na Psicologia UFF-Niterói próximo ao final de 2015.  



 

 

 
 

1.9 AOTEAROA 

 

Relembrando esse momento da greve, atentei-me a um fato curioso. Devido à 

greve de 2015, eu e meu irmão passamos boa parte desse tempo em Vitória. Nessa 

época, eu ainda não havia me mudado para Niterói e meu irmão voltou para casa 

enquanto a greve não anunciava seu fim para economizar dinheiro e não ficar 

sozinho na cidade. Ficávamos aqui como não ficávamos há muito tempo e nunca 

mais voltamos a ficar depois da greve: de bobeira, fazendo vários “nadas”, vendo a 

vida acontecer e fazendo o que estávamos com vontade de fazer. Lembro que 

chegamos a fazer juntos um curso de culinária mediterrânea por intermédio do 

Serviço Nacional de Aprendizagem Comercial (Senac).  

Nossos pais resolveram, então, presentear-nos com um intercâmbio para 

alguns lugares no exterior que tivessem a língua inglesa como uma das línguas 

oficiais. Eu e meu irmão ficamos em dúvida sobre ir para Malta ou para a Nova 

Zelândia, mas escolhemos a segunda opção por pensarmos que seria uma região 

que não entraria tão facilmente novamente no nosso radar de possibilidade de 

viagens futuras (o que pra mim hoje declara um interesse desde aquela época para 

outras regiões do mundo que não as mais próximas geograficamente da Europa ou 

Estados Unidos, que também estavam entre as possibilidades de intercâmbio). Meu 

pai, atualmente, relembra, em tom de brincadeira, que nos mandou para o 

intercâmbio, pois estávamos com muito tempo sem fazer nada dentro de casa. Mas 

eu sei que dar essa oportunidade para os filhos era, para nossos pais, uma vontade 

de “dar aos filhos o que não se teve”, um pensamento tão recorrente nas famílias 

empobrecidas brasileiras.  

O fato que me atiçou a curiosidade e se conecta com este trabalho de 

pesquisa é que, durante a viagem pela Nova Zelândia, percebemos que existiam 

incentivos neste país para a valorização e manutenção da cultura dos Maori7, povos 

7 Maori é o termo utilizado para se referir aos grupos de nativos polinésios que existiam na Nova 
Zelândia antes das colonizações europeias no território. De acordo com um dos guias descendentes 
dos Maori que nos apresentaram alguns de seus costumes e rituais, o termo “maori” significa algo 
próximo à tradução de “humanos”, porém, numa pesquisa rápida pela plataforma google.com, 
pode-se entender enquanto “nativo”.  



 

que existiam na região anteriormente à colonização britânica no território. Nessa 

viagem, aprendemos que Aotearoa (como é conhecida atualmente a região da Nova 

Zelândia pelos Maori), apesar de ter passado por um processo colonizatório, tinha 

como obrigatório o ensino da língua Maori nas escolas. Vimos que a seleção de 

Rugby (esporte tradicional no país) realizava o Haka (ritual de preparação para 

enfrentamentos em guerras realizada pelos Maori) antes de confrontar os rivais, 

entre outras propostas de uma criação de um país bicultural em contraposição à 

manutenção institucional de um país que tenta ser monocultural (mesmo que pela 

mistura unificante)8.  

Porém o que canta e me encanta nessa lembrança não são precisamente os 

processos socioinstitucionais que ocorreram na Nova Zelândia, pois esses eu 

mesmo não os conheço muito bem. O que me encanta são os movimentos cósmicos 

e essas confluências9 (UNIperiferias, 2019) de me deparar com a recordação de 

viver experiências num país que tem como obrigatório o ensinamento da língua das 

pessoas que foram colonizadas presente nas instituições de ensino formais. E 

vivenciar tudo isso antes de ter aulas na Psicologia UFF-Niterói. Nesse sentido, fico 

encantando com o fato de, hoje, estar aqui na pós da mesma instituição e instituto 

nos quais me graduei, escrevendo sobre a necessidade de envolver os 

ensinamentos e as pessoas das culturas afropindorâmicas com as instituições de 

ensino brasileiras.          

 
 

9 Optei pelo termo confluência para pensar mediante os ensinamentos de Nego Bispo acerca dos 
acontecimentos não enquanto coincidentes, mas enquanto confluentes. Os acontecimentos da vida 
não se relacionam num plano cético, racionalista, desconectado e desrelacionado como na 
coincidência. Seguindo os caminhos das encruzilhadas, das águas, das florestas e dos ventos, 
entender os acontecimentos por meio da confluência é abrir espaço para uma percepção 
correlacional e encantada da vida plural em seus significados, em processos constantes de 
envolvimentos e transformações diversificadas. Para Nego Bispo, “Não existem coincidências, não há 
os ‘encontros casuais’. Eu digo que sempre existe confluência. As nossas movimentação se 
direcionam rumo a outras de acordo também com nossos relacionamentos, com os nossos 
sentimentos” (COLETIVO CATARSE, 2015, 1:40 min)       

8 Ex: Miscigenação racial e projeto de embranquecimento nacional; Democracia racial. 



 

2 INTERLÚDIO 

 

Por quê Psicologia? 

 

Quando perguntado pelos motivos pelos quais havia escolhido cursar 

Psicologia na Universidade, minha resposta padrão era acerca do meu interesse nas 

práticas de cuidado e nas ciências biológicas (sempre fui fascinado pelos seres que, 

na época, entendia enquanto animais, desde os dinossauros até os cachorros, 

peixes, passarinhos, roedores e gatos). Hoje entendo que, para mim, existe algo 

mais específico e urgente do que o cuidado para com as populações 

afropindorâmicas. Isso, pois, sobre cuidado, nós entendemos muito bem! Mesmo 

sofrendo ataques e opressões sistemáticas e seculares, mesmo tendo nossas 

relações plurifamiliares comprometidas pela imposição do modus operandi de família 

euro-cristã-monoculturalista, as populações quilombolas, faveladas, ribeirinhas e 

pindorâmicas conseguiram e conseguem, de várias formas, se cuidar para 

manterem vivas suas memórias, ancestralidades e famílias. Não somente cuidam de 

si como cuidam do mundo, diferenciação que não faz sentido para quem construiu 

sua cosmogonia sem se separar da “natureza”.   

Pois, então, qual seria essa vibração que me balança para estar aqui hoje 

escrevendo sobre Psicologia? A palavra ressonante, o sentimento vibracional que 

me coloca na frequência das ciências psicológicas não deixam de trazer consigo o 

cuidado. Na verdade, é parte fundamental do ciclo de cuidado. 

 

2.1 REPARAÇÃO! 

 

Reparação é a palavra que trarei no começo deste capítulo enquanto um 

movimento urgentemente atual que  se movimenta por feridas antigas de açoite dos 

chicotes e cassetetes que ainda sangram abertas nas populações afropindorâmicas 

no Brasil. Reparação é parte do cuidado. Reparar (nos seus múltiplos sentidos) os 

machucados antigos (e novos) provocados pelos sistemáticos extermínios e 

escravidões de corporeidades africanas e pindorâmicas que ocorrem até os dias 

atuais. Sigo, neste sentido, que não vem somente de mim, mas de propostas 

coletivas de movimentos afropindorâmicos que enfatizam a importância da 



 

reparação histórica enquanto política de enfrentamento aos genocídios que 

acontecem no Brasil. 

Exu matou um pássaro ontem, com uma pedra que só arremessou hoje. 

Por meio desse texto, eu e Exu, atiraremos uma pedra.  
 

2.2 TEM COR, TEM CORTE/ E A HISTÓRIA DO MEU LUGAR10           

 

Quando penso no meu primeiro semestre na Psicologia UFF-Niterói, minhas 

lembranças acertam boa parte das vezes as memórias de entusiasmo e animação 

para conhecer pessoas novas e aprender novas coisas. Lembro-me de viver esse 

semestre com empenho em conhecer e me tornar amigo do máximo de pessoas 

possíveis, assim como ler e aprender os novos conteúdos que estavam sendo 

ensinados nas aulas e aproveitar as novidades da vida numa universidade pública 

em uma cidade diferente.  

Meu dia a dia era basicamente ler os textos, frequentar as aulas, comer no 

Restaurante Universitário e conhecer a universidade em grupo com os novos 

colegas, encerrando o dia na Cantareira11, festejando, conhecendo mais colegas de 

curso, fumando prensado e fazendo brincadeiras alcoólicas, como “CS composto”12, 

normalmente regadas a cachaça e Cantina da Serra. 

Quando me inscrevi para o curso por meio do Sistema de Seleção Unificada 

(SISU), a informação era que o curso de Psicologia da UFF-Niterói era de turno 

integral, ou seja, que teríamos aulas no período da tarde e da manhã. De fato, isso 

acontecia, mas não da forma como eu imaginava, em princípio. Com as recordações 

de estudar em período integral (passando manhãs e tardes no Pré-vestibular), 

imaginava que seguiria o mesmo ritmo na Universidade, porém, os horários das 

aulas do curso de Psicologia eram fragmentados. As aulas do período da manhã 

aconteciam assim como as aulas do período da tarde, mas não no mesmo dia, ou 

seja, havia dias nos quais tínhamos aula de manhã, de tarde e de noite, assim como 

12 Existem algumas versões possíveis dessa brincadeira, mas a que jogávamos consistia em nos 
organizarmos em roda e (em sentido horário), na qual cada um dizia a primeira palavra que lhe vinha 
à mente em associação àquela dita anteriormente pela pessoa ao lado. Todavia, caso a palavra 
começasse com as letras “C” ou “S”; ou fosse uma palavra composta; ou não tivesse qualquer 
relação com a palavra dita anteriormente, a prenda era tomar uma dose da bebida alcoólica. Após 
pagar a prenda, a pessoa que bebia recomeçava a brincadeira.  

11 Cantareira é a praça localizada em frente à entrada principal do Campus do Gragoatá. 
10 (LUEDJI LUNA, 2017). 



 

dias que só tínhamos aulas de manhã, bem como dias que só tínhamos aulas à 

tarde e à noite.  

Devido a isso, algumas pessoas da turma que tinham que trabalhar e tentar 

acompanhar o ritmo elitista de disposição integral ao curso não estavam presentes 

nos momentos extra-sala, assim ficavam “desperiodizadas”, ou seja, tinham que se 

programar para acompanhar as aulas obrigatórias do primeiro período em períodos 

posteriores, tendo de se desgastar ainda mais para tentar se encaixar em uma rotina 

anti-proletária, produzida historicamente para atender aos filhos das elites e dificultar 

a permanência daqueles que precisam trabalhar para sustentar um ou mais tetos, 

uma ou mais barrigas, um ou mais sonhos. 

Um dia, conversando com uma colega de curso preta vinda de uma região 

periférica do Rio de Janeiro, ela me disse que, quando ela fazia o curso de Filosofia 

na UFF (antes de ingressar na Psicologia), uma das brincadeiras que ela tinha com 

as colegas era tentar adivinhar a qual curso cada pessoa que passava estava 

vinculada na instituição. Ela me disse que as pessoas que estudavam no instituto de 

Psicologia eram facilmente identificáveis, pois eram quase todos brancos, com 

roupas parecidas. Essa mesma colega me disse que quando ela entrou na turma da 

Psicologia UFF-Niterói em 2016, uma das primeiras coisas que ela reparou no 

primeiro dia de aula foi que ela era uma das poucas pessoas pretas na turma, 

atestando para ela que, mesmo após a implementação das cotas raciais na UFF 

desde 2003, o curso de Psicologia da UFF-Niterói continuava composto 

majoritariamente por pessoas brancas. “Me ver pobre, preso ou morto já é cultural” 

(RACIONAIS MC's, 2002). 

Apesar de estatisticamente podermos identificar quais cursos possuem maior 

acesso de pessoas autodeclaradas pretas e pardas, se olharmos para um quadro 

geral de 11 anos de implementação das cotas raciais na UFF, perceberemos que a 

Universidade Federal Fluminense, enquanto instituição, ainda possui disparidades 

alarmantes quando se diz sobre representatividade afrodescendente no grupo 

populacional de discentes da Universidade em comparação com as proporções 

regionais e nacionais. 

Segundo uma matéria realizada pela Assessoria de Ações Afirmativas, 

Diversidade e Equidade da Universidade Federal Fluminense (AFIDE/UFF), uma 

pesquisa desenvolvida pelo Núcleo Institucional de Dados Integrados (NIDI), 

apontou que a maioria dos discentes da UFF são brancos. A pesquisa utiliza seis 



 

categorias para dividir o contingente de estudantes da UFF racialmente: Pretos, 

Pardos, Brancos, Amarelos, Indígenas e Não declarados. De acordo com a matéria, 

Pardos representam 19,21% dos estudantes da UFF, enquanto Pretos representam 

8,5% dessa população, totalizando 27,71% de pessoas autodeclaradas negras na 

população discente total da UFF. Já Indígenas e Amarelos autodeclarados 

representam, respectivamente, 0,13% e 0,44% desta população. Juntos Negros, 

Indígenas e Amarelos autodeclarados representam 28,28% dos discentes. Já para a 

população Branca, a porcentagem sobe para 33,3%, enquanto a população de Não 

declarados atinge 38,42% das respostas dos entrevistados (AFIDE/UFF, 2023). 

Apesar de 38,42% das pessoas entrevistadas não terem declarado raça (o 

que é um valor considerável em termos de pesquisa populacional), ainda assim é 

interessante ver que com 61,58% de declarações, pessoas brancas já representam 

a maioria. Mesmo assim, é importante que seja levantado questionamento acerca 

das motivações para essas pessoas não se declararem racialmente na entrevista. 

Por vezes, as pessoas não sabem dizer a qual raça elas pertencem (o que, 

inclusive, pode acarretar declarações equivocadas). Por vezes, elas pretendem 

esconder a sua raça por vergonha, assim como há aqueles que não consideram 

essa uma questão importante para ser respondida. Entre tantos outros motivos 

possíveis para a não declaração, entendo que essa quantidade considerável de 

pessoas que optou por não identificar a própria raça reflete no prejuízo que uma 

formação educacional desracializada representa, não apenas para o próprio 

entendimento do indivíduo enquanto profissional e cidadão, mas para a própria 

garantia da efetivação de políticas públicas de acesso.   

Com esses dados atualizados, é possível entender que se minha colega 

entrasse hoje no curso de Psicologia da UFF, muito provavelmente, ela teria uma 

percepção muito aproximada da que ela teve há 8 anos. Percepção essa que eu 

imagino que ela esteja reencontrando ao se deparar com a baixa porcentagem de 

profissionais da Psicologia pretos já que, de acordo com o Censo da Psicologia 

Brasileira (CFP, 2022) realizado pelo Conselho Regional de Psicologia em 2022, a 

população de profissionais da Psicologia se assemelha à população de discentes da 

UFF no sentido das estatísticas raciais. Fato curioso para pensar as similaridades 

entre UFF/Psicologia-UFF/Campo profissional da Psicologia.  

 



 

De acordo com o CensoPsi 2022, Brancos representam a maioria dos 

profissionais (63%), seguido por Pardos (26,1%), Pretos (8,5%), Amarelos/Orientais 

(1,2%) e Indígenas (0,3%).  Ou seja, se compararmos as pesquisas da NIDI com a 

pesquisa do CensoPsi 2022, perceberemos a representação estatística de pessoas 

brancas sendo maioria e pessoas não brancas sendo minoria, com quantidades 

maiores (entre não brancos) de pessoas pardas, seguidas de pessoas pretas, 

amarelas e pessoas indígenas com menor representatividade. Importante ressaltar 

que, apesar de pessoas negras não estarem especificamente representadas no 

níveis percentuais mais baixos - tal qual amarelos/orientais e indígenas -, “os dados 

do mercado de trabalho brasileiro apontam que a população negra apresenta os 

piores índices no que tange à desocupação, à renda, aos setores de ocupação e aos 

cargos ocupados (Reith, & Rachid, 2021)” (CFP, p.57, 2022), o que categoriza um 

mercado de trabalho anti-negro no Brasil. 

Mesmo assim, até hoje, eu tenho que debater com pessoas brancas sobre a 

importância das cotas em concursos das mais diversas categorias empregatícias e 

acadêmicas. 

Recentemente, dois amigos brancos reclamaram que as cotas raciais para a 

especialização em residência médica não faziam sentido algum, já que, segundo 

eles, após se formarem na graduação em medicina as oportunidades são as 

mesmas para qualquer pessoa, além do que, eles pareciam confiar muito no caráter 

objetivo dos métodos avaliativos dos processos de seleção das residências médicas. 

Objetivamente, predominantemente branca13. 

Eu não acredito na ingenuidade branca. Será mesmo que eles não sabem 

que a vida de uma pessoa negra, asiática e/ou indígena NUNCA será igual à de uma 

pessoa branca? Será mesmo que eles não sabem que a maioria esmagadora dos 

estudantes de medicina nas residências médicas é branca? Eu não acredito nisso. 

Não acredito mais na ingenuidade branca porque eu sei… eu sei que eles não 

queriam estar na pele de uma pessoa negra.  

Dá pra ver isso em uma parte do documentário “Olhos azuis”, de Jane Elliot 

(Filosofando Ciências Humanas em Debate, 2016). Em um auditório, ela diz para um 

13 De acordo com a Demografia Médica no Brasil 2023 (pesquisa realizada pela Universidade de São 
Paulo), 70,1% dos estudantes de residências médicas no Brasil se autodeclararam pessoas brancas. 
Disponível em: 
https://www.fm.usp.br/fmusp/noticias/lancado-o-estudo-demografia-medica-no-brasil-2023. 
 



 

grupo de pessoas brancas levantarem as mãos caso elas desejassem ser tratadas 

da mesma forma que uma pessoa negra é tratada hoje em dia. Nenhuma das 

pessoas levantou a mão, ao que Jane Elliot responde que isso caracteriza que 

essas pessoas brancas sabem exatamente o que está acontecendo, logo, a 

pergunta que ela insere após essa constatação é: Se vocês sabem o que acontece e 

não querem isso para vocês, porque vocês permitem que isso ocorra com os 

outros? 

E eu me pergunto, porque pessoas brancas continuam se posicionando 

contrariamente às cotas raciais para vagas que elas sabem que são 

majoritariamente ocupadas por pessoas brancas? Será mesmo que eles não sabem 

que o público alvo das cotas raciais não representa nem metade da população total 

de profissionais da própria classe? Chega a ser ridículo e digno de pena ver uma 

pessoa branca se sentir injustiçada e com medo de “perder vaga” para uma pessoa 

negra sendo que existem tão poucas pessoas negras na própria classe profissional. 

Outras perguntas interessantes são: Por que pessoas brancas continuam se 

inscrevendo em vagas destinadas a cotas raciais? Por que algumas delas continuam 

ingressando nas universidades, autodeclarando-se negras e sendo aprovadas nas 

bancas de heteroidentificação?  

Pouco tempo depois de eu ter entrado na Universidade, essas exposições já 

aconteciam pelos corredores e entre os pilotis do campus. Aos poucos, por volta dos 

períodos iniciais, as fofocas e as exposições de inscrições fraudadas nas cotas 

raciais foram aparecendo. Eu nunca fiquei sabendo se alguma dessas pessoas 

abandonou  ou não o curso (como soube de algumas pessoas negras cotistas que 

não concluíram a formação acadêmica), mas eu vi algumas dessas pessoas se 

formarem, utilizando as cotas raciais de forma fraudulenta.  

Por que pessoas brancas tentam, e, por vezes, conseguem impedir que 

pessoas negras utilizem cotas raciais? Foi o que aconteceu com a 

otorrinolaringologista Lorena Pinheiro Figueiredo, médica negra que prestou 

concurso para o cargo de professora adjunta da Universidade Federal da Bahia 

(UFBA) por meio das cotas raciais. Ela chegou a ser homologada como primeira 

colocada do concurso, mas um mandato de segurança de uma concorrente branca e 

uma decisão judicial impediram que Lorena ocupasse a vaga, que passaria para 

uma concorrente branca da ampla concorrência. A partir do apoio de parte da 

comunidade civil, acadêmica, jurídica e midiática, hoje Lorena ocupa a vaga de 



 

professora adjunta no Departamento de Cirurgia Experimental e Especialidades 

Cirúrgicas da Faculdade de Medicina da Bahia (FMB) (G1 BA, 2024).  

Situação similar aconteceu comigo recentemente, quando tive minha autodeclaração 

de pessoa negra indeferida num concurso público da Serra-ES. Há pouco tempo, 

prestei meu primeiro concurso utilizando cotas raciais para pessoas negras. Para 

tentar verificar a veracidade das autodeclarações, tivemos (eu e as outras pessoas 

concorrentes às vagas de cotas raciais) que passar pela fase da banca de 

heteroidentificação. No edital, constava que nós seríamos filmados, mas não 

especificava como seria o processo da banca. Eu já tinha ouvido histórias de outras 

pessoas negras de pele clara falando acerca das suas experiências em bancas de 

heteroidentificação, inclusive, com casos de pessoas negras da banca afirmando 

que a concorrente negra não era suficientemente negra, ali mesmo na hora da 

entrevista, dizendo que, se não fosse o cabelo, a pessoa em questão nem seria 

considerada negra.  

Quando cheguei para a banca, eu já estava pensando em todas as defesas 

que poderia ser obrigado a fazer caso eu recebesse ali mesmo a notícia de que, 

para a maioria das pessoas da banca, eu não era uma pessoa negra. Acontece que 

eu não precisei argumentar nada, pois o processo tentou ser o menos pessoal 

possível. Eu apenas entrei na sala, vi que a banca era composta por duas pessoas 

brancas e uma pessoa negra, pediram-me o documento de identificação, falaram-me 

para sentar e responder às perguntas, olhando para a câmera. Em seguida, 

perguntaram-me o meu nome e se eu havia me autodeclarado negro. Respondi meu 

nome e que sim, então, disseram-me que estava encerrado. Eu até demorei a 

acreditar que seria apenas aquilo, que eu não poderia nem mesmo saber o que eles 

estavam pensando e me defender de mais um apagamento racial.  

Voltei sem saber o que é pior, ter minha raça e vivência enquanto pessoa 

negra embranquecida ali mesmo na banca ou ter passado por essa experiência que, 

de tão impessoal, dificulta até o processo pessoal da raiva, indignação e múltiplas 

compreensões das violências passadas. 

Quando recebi a notícia alguns dias depois, de que minha autodeclaração foi 

negada, a primeira coisa que eu senti foi algum tipo de gratidão por saber quem eu 

sou e das minhas raízes ancestrais, mesmo após séculos de apagamentos que 

minha família sofreu nos processos de embranquecimento do Brasil. Digo isso, pois, 

no mesmo momento, pensei em um amigo meu, negro de pele mais clara que a 



 

minha, que encontra dificuldades de se afirmar enquanto negro devido às suas 

experiências com pessoas negras e brancas imersas nessa cultura de 

embranquecimento racial. Essas pessoas já lhe negaram a negritude, já lhe 

afirmaram a negritude, assim como o colocaram em um limbo racial, local comum 

entre pessoas negras de pele clara que passam pelo processo de se tornar negro 

(SANTOS, 1983) em meio às políticas de embranquecimento ainda vigentes no 

Brasil.  

Pensei que, se eu tivesse dúvidas acerca do meu pertencimento racial, eu 

provavelmente não entraria com recurso para garantir minha concorrência em uma 

vaga que me é de direito e conquistada por meio de muita luta que meus ancestrais 

tiveram que guerrear. Eu provavelmente não entraria em outro processo seletivo por 

meio das cotas raciais. Eu provavelmente ficaria com ainda mais dúvidas se eu 

realmente sou uma pessoa negra ou não, apesar dos tantos casos de racismo 

destinados a pessoas negras que sofri na vida.  

Acontece que eu também sou meu amigo e espero que, se um dia meu amigo 

passar por isso, ele também possa ser eu. Sendo que eu não sou somente eu. Que 

ele possa achar ele mesmo e nossos ancestrais. Que ele se entenda “também 

negro”, não apenas negro, ou não negro. Que ele possa se entender 

afropindorâmico e além disso. Que ele possa perceber que, por “também ser negro”, 

ele jamais será branco, independentemente do esforço branco de fazê-lo se 

esquecer das diversidades que ele pode ser.  

Eu consegui fazer um recurso para a banca e consegui reverter o 

indeferimento, sendo reconhecido pela maioria enquanto uma pessoa negra no 

resultado oficial da perícia, mas teve outra pessoa negra nesse concurso que teve 

sua autodeclaração indeferida no resultado preliminar da banca e no resultado 

oficial. Na verdade, quando meu irmão procurou um amigo advogado preto para me 

ajudar com essa questão, a resposta que esse amigo lhe deu foi que os recursos 

para bancas de heteroidentificação, geralmente, não resultam na reversão do 

resultado preliminar. Apesar disso, mandei o recurso e tive o resultado alterado. Por 

isso, deixarei ao final desta dissertação o meu recurso como modelo para quem 

passar pela mesma situação que a minha, como um prato de comida deixado na 

encruzilhada para os escravizados fugidos. Busque brechas no edital, pesquise 

sobre outros modelos de recurso para bancas de heteroidentificação na internet, 



 

pesquise e se atualize acerca das leis de cotas raciais e reflita sobre seus fenótipos 

negros.  

Devido às discussões recentes acerca das bancas de heteroidentificação, 

considero importante me posicionar acerca do assunto após a exposição desta 

minha experiência. Veja, se você leu este meu relato e, mesmo assim, acha que 

estou criticando as bancas de heteroidentificação, sinto muito. Devo lhe avisar que 

não estamos seguindo a mesma linha de raciocínio. Minha crítica aqui está 

especialmente ligada à pergunta “Por que pessoas brancas tentam e, por vezes, 

conseguem impedir que pessoas negras utilizem cotas raciais?”. Pois ali, na banca 

pela qual passei, houve pelo menos uma pessoa branca que me classificou 

enquanto inapto fenotipicamente para concorrer à vaga reservada para negros.  

As bancas de heteroidentificação foram regulamentadas pela Portaria 

Normativa Nº4, de 6 de abril de 2018 (BR, 2018), em resposta às denúncias de 

fraudes nas cotas raciais que vinham acontecendo em algumas universidades do 

país, já que, sem uma verificação prévia que atestasse o pertencimento racial do 

indivíduo, pessoas brancas apenas precisavam se inscrever para concorrer 

enquanto uma pessoa negra (hoje elas precisam arranjar algum jeito de transmutar 

estereotipicamente seus fenótipos para tentar passar e/ou torcer pelo despreparo 

dos componentes da banca). 

Atualmente, existem tentativas de acabar com as bancas de 

heteroidentificação, como ocorreu mediante a “emenda substitutiva do senador 

Plínio Valério (PSDB/AM) ao projeto de lei (PL 5.384) [...]” (UFJF, 2023). Existem, 

inclusive, pessoas que comparam as bancas de heteroidentificação com a carta de 

Pero Vaz de Caminha que, após avistar os povos nativos dessas terras, deu-lhes a 

categoria de “pardos”, classificando-os racialmente. Esse tipo de comparação não 

somente é de um anacronismo absurdo, mas também é mais um argumento 

pautado na desconsideração e apagamento racial dos movimentos sóciohistóricos, 

ao comparar uma carta escrita por uma pessoa portuguesa do século XVI, apoiado e 

chefiado pela monarquia, com um recurso proposto a partir da indignação de 

pessoas negras devido às fraudes cometidas por pessoas brancas que, mais uma 

vez, tentam usurpar os lugares das pessoas negras em posições de interesse 

socioeconômicas. 

Argumentos como esses estão geralmente pautados em duas bases 

argumentativas, como expôs o portal de notícias da Universidade Federal de Juiz de 



 

Fora (UFJF), em 29 de setembro de 2023, ao citar o então diretor de Ações 

Afirmativas da UFJF, Julvan Moreira de Oliveira. 

 
O primeiro, que se coloca contra as cotas para negros e indígenas, com o 
falso argumento de que há uma democracia racial em que todas as pessoas 
convivem harmoniosamente e que a identidade brasileira é mestiça, 
invisibilizando, nesse sentido, a identidade negra e o racismo existente. E o 
segundo, com o argumento de que as questões étnico-raciais são 
subordinadas às questões econômico-sociais, dizendo que negros e 
indígenas são discriminados por serem pobres e não por suas identidades 
étnicas, argumento falso, segundo o diretor, pois não reconhece que a raça 
determina as relações sociais no Brasil. (UFJF, 2023)  

 

Dessas bases argumentativas, surgem as ficções embranquecidas de que, ao 

se formarem, profissionais da medicina que trabalham em plantões, com salário de 

R$ 30 mil por mês, estão no mesmo nível de igualdade, independentemente da raça. 

Surgem as defesas de que as bancas de heteroidentificação e/ou as cotas raciais 

são desnecessárias e/ou incondizentes com o cenário racial brasileiro. Surgem as 

noções de que somos todos negros, todos pardos, todos indígenas, ficcionando uma 

unidade identitária na qual todos somos nada e, ao mesmo tempo, tudo, enquanto 

vivemos em uma nação secularmente apartada e bem dividida nos seus 

multiespectros de micro e macro opressões.  

 

Seu filho quer ser preto? Haaa! Que ironia!  

(RACIONAIS MC’s, 2002). 

 

Às vezes, é só questão de termo e entendimento. Você não precisa se afirmar 

indígena ou dizer “somos todos indígenas” porque você nasceu no Brasil (mesmo 

sem nunca ter pisado em uma aldeia ou comunidade indígena). Se você for lá no 

Nego Bispo e procurar seus ensinamentos nos vídeos e nos livros que ele fez, você 

pode começar a se entender enquanto uma pessoa pindorâmica… olha só que legal! 

Sabia que não é necessariamente a mesma coisa? É que indígena, meu bem, tem 

história bem diferente da sua… Negro, meu bem, tem história bem diferente da 

sua… E as raças e as histórias não param de se diferenciar da sua por aí… É que 

Pindorama é onde você pisa, meu bem, essa terra aqui, antes de ser Ilha de Vera 

Cruz, ou sei la quantos Brasis, era conhecida, também, enquanto Pindorama, por 

parte desse conjunto étnico diverso que você diz pertencer... Índigena? 

Contra-colonial? Meu bem…  



 

As bancas de heteroidentificação sofrem tentativas de desmantelamento de 

sua política, inclusive, justificada pelos casos de pessoas negras que sofrem 

violências e têm suas vagas nas ações afirmativas indeferidas. Eu não acredito que 

a alternativa mais viável para essa questão seja a retirada das bancas de 

heteroidentificação, pois, isso abriria ainda mais espaço para que pessoas brancas 

passassem em processos seletivos por meio das cotas raciais, de modo que, uma 

vez aprovadas por intermédio das cotas, a comprovação da fraude seria ainda mais 

difícil.  

Embora as bancas de heteroidentificação sejam falhas quando impedem o 

acesso de pessoas negras e permitem a entrada de pessoas brancas, as violências 

de apagamento racial e as fraudes não serão amenizadas ao se combater essas 

bancas. Isso porque essas violências e fraudes só são passíveis de ocorrer devido 

aos longos processos de colonização e políticas de embranquecimento/apagamento 

racial no Brasil, os quais tornam brancos aptos a ocupar o cargo que quiserem 

(independentemente das legalidades), bem como seguirem retirando pessoas 

negras de seus lugares de direito.  

Pensar que a retirada da banca de heteroidentificação do processo seria 

benéfico para pessoas negras de pele clara e que isso evitaria a discriminação racial 

dentro do processo de cota é mais uma “ingenuidade” produzida pelo discurso 

branco anti-negro. O quão “ingênuo” é questionar a eficiência das bancas de 

heteroidentificação por meio de exemplos de apagamento raciais com pessoas 

negras de pele clara e, logo em seguida, afirmar a mestiçagem enquanto identidade 

nacional, como se o Brasil não fosse objetivamente e subjetivamente segregado em 

identidades raciais? O quão “ingênuo” é exigir o fim das bancas de 

heteroidentificação sem questionar as fraudes de pessoas brancas? O quão 

“ingênuo” é defender um país mestiço sem questionar a histórica e atual tentativa de 

embranquecimento do povo negro e sem questionar a histórica e atual tentativa de 

apagamento das existências afropindorâmicas no Brasil? 

A partir da ampla concorrência ou das fraudes nas cotas raciais, pessoas 

brancas ainda se fazem maioria entre estudantes de Psicologia na UFF-Niterói. 

Ainda mais reduzidas, ainda é a presença de docentes negros no curso, bem como 

as vagas para as quais não havia cotas naquela época (e não existem, na prática, 

até hoje). Nos primeiros períodos eu não me atentei para isso, pois tive grande parte 

da minha formação em escolas particulares que sempre naturalizaram a 



 

predominância de docentes e discentes brancos. No meu primeiro período dentro do 

ensino superior, na Psicologia UFF (2015-2016), não tive aula com nenhum 

professor negro, indígena ou amarelo, assim como não houve nenhuma aula que 

falasse das questões socio-históricas dos povos afropindorâmicos no Brasil para 

além da mesma história de subjulgação-dominação. 

Na verdade, o meu primeiro período foi como a maior parte da minha 

formação estritamente universitária e escolar: carente de referências e vivências 

afropindorâmicas, sejam textuais, sejam personificadas. Apesar disso, guardo com 

carinho as poucas aulas ministradas por docentes afrodescendentes, mesmo que 

elas não abordassem as temáticas étnico-raciais diretamente.  

​ Um desses docentes foi uma professora - da qual não me lembro o nome 

nem a matéria exata que ela ministrava. Ela lecionava na Casa do Estudante, escola 

particular de Aracruz-ES, na qual estudei do começo até a metade do Ensino 

Fundamental. Também me recordo do Leonardo Gama, professor de física do 

Salesiano de Jardim Camburi. Além de ministrar as aulas regulares de física, ele me 

apresentou as primeiras aulas de astronomia voltadas às provas da Olimpíada 

Brasileira de Astronomia (OBA), o que influenciou muito minha curiosidade e 

deslumbramento acerca do cosmos. Lembro-me o quão perplexo e maravilhado eu 

fiquei quando ele contou que havia um certo tipo de estrela - acho que era 

denominada anã branca - que se você conseguisse pegar uma colher de chá de sua 

massa e trouxesse para a atmosfera terrestre, essa pequena quantidade exerceria o 

peso equivalente ao de um navio transatlântico. Fiquei encantado como algo tão 

pequeno poderia pesar tanto! 

 

O que é, o que é? 

Clara e salgada​

Cabe em um olho​

E pesa uma tonelada.  

(RACIONAIS MC’s, 2002) 

 

Interessante pensar sobre como esse meu interesse sobre o cosmos - 

ampliado pelas aulas de astronomia com o professor Leonardo - hoje me ajudam a 

pensar sobre as cosmogonias e ontologias afropindorâmicas. Lembro-me também 

de uma aula de Geografia que tive no colégio União de Professores (UP), durante o 



 

ensino médio, ministrada pelo professor Wilton Pires Júnior, popularmente 

conhecido como Júnior Bola. Em uma aula específica, ele conseguiu me passar o 

sentimento que ele carregava consigo de admiração para com as histórias do 

Império de Haile Selassie (Ras Tafari Makonnen) e do continente africano, nas quais 

ele era versado. Essa foi a primeira vez que me lembro de ter ouvido em sala de 

aula um professor negro falar sobre uma história de outra pessoa negra de forma a 

exaltá-la, inclusive, na sua morte. Já havia escutado outros professores brancos 

falarem sobre Zumbi, João Cândido e muitas outras pessoas importantes 

historicamente para as revoluções e empoderamentos de outras pessoas negras, 

mas o sentimento final era sempre de derrota, submissão ou distanciamento (o caso 

de Nelson Mandela ocorreu na África do Sul. Já no Brasil, não tem disto, de preto 

vencedor).  

 

Dentro de um canavial o negro se libertou 

E lá não tinha pra ele nem chibata e nem feitor 

E lá não tinha pra ele nem senzala nem senhor. 

(UM GRITO DE LIBERDADE, 2020) 

 

Já no curso de Psicologia, tive outras duas experiências com professores 

negros no segundo semestre, nas aulas de Linguagem I, com o professor Emílio e 

nas aulas de Aprendizagem e Memória com a professora Luiza Oliveira. Se, por um 

lado, eu começava a encontrar professores negros (sem nem mesmo me ligar muito 

em quão raros e importantes seriam esses encontros), a carência de referencias 

textuais negras e/ou não brancas ainda era escassa. Assim como nas aulas de 

Psicologia Social I, Introdução à Psicologia Clínica, Teorias e Sistemas Psicológicos 

I e II, e por aí em diante, as referências textuais eram massivamente compostas por 

autores homens-cis-brancos-europeus sem deficência, que eram lidos e tinham seus 

saberes disseminados sem uma devida análise interseccional14 e localizada para 

pensar as convergências e divergências quando refletimos sobre a constituição 

histórica do Brasil.    

Era como se a história de toda a ciência e Psicologia tivesse começado na 

Europa, assim como parecia que os únicos capazes de questioná-las e 

transformá-las fossem os europeus. As aulas referentes à Filosofia; à Psicologia, 

14 (CRENSHAW, 1989) 



 

suas teorias e aplicações; à História Social; à Epistemologia e à Metodologia não 

abordavam as milenares filosofias africanas e pindorâmicas, bem como não 

tratavam a respeito das psicologias negras, como as produzidas por Virgínia Bicudo, 

Neusa Santos e outros intelectuais negros da Psicologia, já debatidas e conhecidas 

nacional e internacionalmente bem antes de eu entrar na UFF. Não abordavam 

metodologias afropindorâmicas e nem escutavam novas propostas metodológicas 

que não fossem guiadas pela hegemonia acadêmica ou não seguissem os plágios 

metodológicos dos franceses pós-modernos (apresentados para nós como as 

vanguardas das ciências psicológicas). Não abordavam as epistemologias 

afropindorâmicas e, quando se referiam à nossa história social, limitavam-se em 

dizer e procurar os nossos sofrimentos.  

Uma vez, conversando com uma pessoa preta não binária, colega de curso 

da Psicologia UFF-Niterói, elu15 me disse que esteve em uma aula da graduação na 

qual seria debatido o tema da negritude, mas que a aula foi resumida por um texto 

de violência policial contra pessoas negras. Elu me disse que entendia a importância 

daquilo ser conversado, mas que se sentiu indignadu não apenas por (mais uma 

vez) presenciar a redução da negritude à violência. Elu tinha acabado de perder um 

amigo próximo assassinado pela milícia.  

A insensibilidade para com o sofrimento das pessoas negras e para com as 

delicadezas necessárias para uma boa relação social com uma pessoa negra se 

fazia frequente nas salas de aulas, como no exemplo que contei acima.  

Outro momento que posso citar acerca disso foi quando, na primeira aula do 

semestre da disciplina de Psicologia e História Social do Trabalho, uma professora 

branca decidiu realizar uma dinâmica com a turma. Primeiro ela pediu que 

afastássemos as carteiras da sala em direção à parede, formando um espaço amplo 

no qual podíamos circular, depois disse que ninguém era obrigado a participar e 

iniciou a dinâmica com aqueles que se sentiram disponíveis. Não me recordo de 

todas as partes da dinâmica, mas lembro que ao final a professora pediu que nós 

nos juntássemos com as pessoas que faziam parte do nosso ciclo social de 

amizades. Como pergunta de encerramento da dinâmica ela nos pediu uma 

devolutiva sobre como tinha sido a atividade para cada um.  

15 Quando a pessoa não se identifica com o padrão de gênero, ou seja, é não binária, pode-se empregar como 
pronome de tratamento “elu” (UFSM, 2021). 



 

Eis que um dos alunos diz que ficou preocupado com o desenrolar daquela 

dinâmica por um motivo: uma pessoa não participou nem foi convidada pelos outros 

colegas da turma a intergrar a atividade, nem mesmo no seu encerramento com os 

ciclos de amizade, momento em que essa pessoa, inclusive, retirou-se da sala de 

aula. Ele disse que ficou preocupado não só pelo acontecimento, mas pelo fato de 

que ninguém se manifestou ou aparentou ter percebido o acontecimento. Não sei 

dizer se alguém além dele percebeu, mas o fato foi que apenas ele pontuou esse 

ocorrido e ninguém disse mais nada acerca da dinâmica naquele momento. Apenas 

recebemos a informação de que não fomos afetados ao ponto de nos importarmos 

com uma mulher preta no canto da sala de aula ou com sua saída justamente 

quando se juntavam as relações afetivas de amizade, assim, permanecemos 

calados.  

A turma naquele instante, como na maior parte dos momentos, era de maioria 

composta por pessoas brancas de classe média, mas também havia pessoas negras 

de diferentes gêneros e classes econômicas, que não perceberam esse 

acontecimento e se mantiveram caladas com a devolutiva desse colega. Esse 

colega, inclusive, era conhecido pelos corredores e pilotis por ser um fraudador de 

cota racial. Entre colegas de diferentes raças e condições econômicas, de diferentes 

vivências, justamente esse colega, que era branco e pobre, tido como fraudador de 

cota, foi o único, na ocasião, a se posicionar de forma a nos atentar acerca da 

solidão da mulher preta.  

Não tenho pretensão alguma de enaltecer nem criticar ninguém 

individualmente pelo que foi feito ou não naquele dia, existem vários meandros 

possíveis de se observar nessa história e pontos de inflexão interessantes de se 

questionar. O que eu observo, e que considero de extrema importância nesse 

momento, resume-se a dois fatores: o despreparo abundante para lidar com 

situações de racismo, com a solidão da mulher negra no contexto do espaço 

acadêmico e fora dele, bem como o fator de que o único a se posicionar naquele 

momento, mesmo que tardiamente, foi um homem branco pobre, que era 

desdenhado por algumas pessoas por ser conhecido como fraudador de cota. 

O que quero tirar especificamente desses dois pontos? O primeiro é o cerne 

deste trabalho. Trata-se de perceber que o preparo adequado de profissionais e 

cidadãos acerca do racismo, das histórias negras, da conscientização para com as 

delicadezas necessárias nos tratos sociais com pessoas negras, tradicionalmente 



 

invisibilizadas e normalizadas em condições de isolamento, vai além de uma matéria 

dada em sala que debata essas questões em sua ementa.  

Essa aula em questão, assim como a maior parte da grade curricular da 

Psicologia UFF, não trazia especificamente nada na ementa que apontasse estudos 

acerca da população negra no Brasil, apesar de se chamar Psicologia e História 

Social do Trabalho, e mesmo sem pretensão alguma de se debater acerca dessas 

questões, a necessidade de discutí-las se fez evidente. O fato de isso não ter gerado 

discussão alguma dentro de sala apenas reafirma esse despreparo geral daqueles 

ali reunidos para perceberem e lidarem com aquela situação, assim como um 

preparo geral, promovido pelos engendramentos racistas presentes nas relações 

sociopolíticas de nossa época, de invisibilização de pessoas negras e seus 

sofrimentos.  

O despreparo - para esse e alguns outros casos - é preparado, na forma 

como pude perceber e aprender mediante outras pessoas que estudam raça e 

racismo (e outras opressões) e por intermédio de minhas vivências. Se, muitas 

vezes, sentimo-nos despreparados para lidar com situações de racismo, isso 

também se faz num preparo constante de nossos corpos, o qual perpassa as 

formações escolares acadêmicas e cotidianas, que vai desde “mas você não é 

negro! Por que ficar incomodado com piadas racistas?” até a naturalização do negro 

enquanto escravizado, isolado, preguiçoso, primitivo, inculto. Essa ideia é promovida 

pela maior parte da formação formal presente no ensino básico, fundamental, médio 

e superior, de forma secular no Brasil, e em outras formas de produção de 

conhecimento no país (vide mídias de massa). 

Além das pessoas não tomarem uma atitude perante o racismo por serem 

coniventes, terem traumas ou serem abertamente racistas, elas também são 

ativamente despreparadas para reagirem a situações de racismo, por exemplo, por 

terem sido ativamente preparadas para enxergar uma pessoa negra enquanto 

inferiorizada, passível de morte e lixamento público, enquanto ser sem história, 

objeto, tradicionalmente desconhecido e inventado, representado e mantido 

enquanto serviçal dos desejos monárquico-capitalistas.                             

          O “despreparo” chega a ser tão absurdo que é naturalizado entre professores, 

que abertamente confessam sua ignorância acerca do tema como justificativa para 

não lecioná-la, ao mesmo tempo em que, apesar de estarem ocupando cargos em 

instituições de ensino e formação, pouco ou nada fazem para aprenderem sobre as 



 

dinâmicas sociais afropindorâmicas do país. Isso porque eles foram devidamente 

preparados para ignorar a presença negra entre as intelectualidades válidas de 

transmissão de conhecimento. Foram preparados para se espelhar em imagem e 

semelhança para com aqueles que serão adorados nos panteões da divina 

iluminação racional.     

Várias outras respostas, que sinalizam esse preparo racista de manutenção 

da soberania do saber eurocêntrico - e que eu vi ocorrer algumas vezes durante a 

minha formação na Psicologia UFF-Niterói - são baseadas na subsequente 

desvalorização dos saberes negros e da importância desses saberes para a 

constituição dos próprios saberes psicológicos no Brasil. A título de exemplo, temos 

alegações, como “Na minha matéria não precisa incluir porque não tem relação com 

o meu tema” ou, de forma mais generalizada, “Todos os saberes se atravessam, não 

temos que ler e ensinar sobre psicologia, diferenciando raça, pois o saber 

psicológico é atravessado”. Há, ainda, outras desconsiderações, na tentativa de 

tornar o debate étnico-racial um especialismo, um caso à parte, destinado a ocupar 

apenas um espaço dentro do ementário das disciplinas obrigatórias da graduação da 

Psicologia UFF-Niterói e, de resto, quem quiser ou se ver obrigado a fazer, que faça. 

E nós (estudantes e professores negros) nem queremos obrigar ninguém a 

fazer nada, mesmo obrigados a conviver cotidianamente com o racismo enraizado 

nas relações sociais e camuflado nas suas aulas, nós nem queremos te obrigar a 

nada.  

 

Violentamente pacífico, verídico, vim pra sabotar seu raciocínio. 

(RACIONAIS MC’s, 1997)  

 

O outro ponto ao qual gostaria de abordar, embora não seja o cerne deste 

trabalho, é a intervenção realizada única e exclusivamente por um homem cis 

branco, de baixa renda, naquele contexto da sala de aula. Considero esse um ponto 

importante da minha formação, pois, já no primeiro período, aprendi que raça, 

condição econômica, sexualidade, discurso político, bem como outras formas de 

identidade produzidas pelo sistemas coloniais europeus, não são determinantes de 

violência ou cuidado.   

Pessoas brancas fraudam cotas, mas pelo menos uma delas pode, quem 

sabe um dia, tomar uma atitude coletiva perante o racismo. Uma pessoa negra pode 



 

lutar pelos direitos da população negra e tomar atitudes racistas. Um grupo de 

mulheres defensoras do feminismo pode acobertar um homem agressor sexual, sem 

tomar qualquer atitude em relação às agressões. Destaco esse ponto como 

relevante, mas não para pensar especificamente enquanto um discurso do tipo “o 

ser humano é controverso” ou “todos somos potenciais agressores”, como em um 

discurso homogeneizante, universal e esclarecedor.  

Enquanto os dados estatísticos e as realidades das ruas, florestas, rios, 

pedras, praias, realidades trabalhistas, criminais, entre muitas outras brasileiras 

apresentarem evidências da permanência da cultura escravocrata, anti-negra, 

“amerindiocída”; enquanto continuarem reproduzindo, sistematicamente, as 

maquinações coloniais a favorecerem o ideal de homem-cis-branco-hetero sem 

deficiência, perpetuando as necropolíticas16; enquanto as famílias mais enriquecidas 

do Brasil forem compostas por descendentes de europeus escravocratas e as mais 

empobrecidas descenderem de africanos e ameríndios escravizados e 

assassinados, meu discurso não pode seguir esse sentido potencialmente relativista.  

Mesmo assim, minha aposta aqui está mais na “surpresa”, nas rasteiras que 

não chegam com pretensão alguma de te explicar nada antes de te virar no chão e 

mudar sua noção espaço-temporal. O mundo tem seus mistérios, e as pessoas, que 

não são mais nem menos mundos, também tem os seus. 

Voltando à questão central desta pesquisa, durante toda minha formação na 

graduação da Psicologia UFF-Niterói, a realidade era de que, se você quisesse 

debater sobre racismo e as influências das raças nos debates psicológicos, você 

tinha que ir atrás, e foi o que eu fiz. Desde quando ingressei na universidade até os 

dias atuais, só existe uma aula na grade de disciplinas obrigatórias da Psicologia 

UFF que remete diretamente aos estudos raciais no Brasil em seu ementário. O 

nome da Disciplina é “Sociedade Brasileira e África”, e ela mesma já apresentou 

suas controvérsias, que ouvi pelas fofocas de pilotis. 

Ou seja, se eu não tivesse ido atrás de aulas que debatiam essa temática, 

seja nos Estágios Supervisionados, seja em alguma optativa, eu poderia ter me 

formado, evitando ao máximo o debate étnico-racial. Assim, apenas teria uma 

disciplina sobre sociedade brasileira e África durante um semestre e, logo, poderia 

me esquecer dela, como a aula de teoria comportamental que tive certa vez 

entranhada numa matéria que divide metade da sua carga horária entre Gestalt e 

16 (MBEMBE, 2018) 



 

Behaviorismo. Cabe destacar que essa comparação é só mais outro braço de um rio 

que atravessou minha formação na Psicologia UFF até a última reunião de colegiado 

que eu participei há alguns meses, enquanto solicitava o adiamento da minha defesa 

de mestrado. 

 

2.2.1 Quem tem medo do Behaviorismo? 

 

Quando entrei no curso de Psicologia da UFF-Niterói, vi que a proposta do 

curso era oferecer uma formação profissional generalista, ou seja, que não se 

restringe a saberes específicos dentro do arquipélago teórico-prático da Psicologia. 

Para quem estava iniciando um curso de Psicologia e já tinha algum pequeno 

contato prévio com saberes psicológicos, esperava encontrar disciplinas que 

abordavam sobre psicanálise, behaviorismo, gestalt, psicologia sistêmica, psicologia 

do trabalho e outras psicologias que eu sabia que existiam, mas desconhecia. Minha 

surpresa foi ir descobrindo aos poucos que essa proposta “generalista” ainda carecia 

de muitos elementos para assim ser considerada.     

Por trás de uma máscara generalista, os ruídos acerca de abordagens 

diferentes das psicanalistas, sociais e organizacionais apenas vibravam em baixa 

frequência pelos corredores e salas de aula. No caso específico ligado ao 

behaviorismo, pude presenciar dois momentos em que a presença de um professor 

behaviorista no corpo docente foi motivo de preocupação. A primeira vez que 

observei isso foi quando um professor, ligado à Psicologia Social, contou uma 

história sobre como a UFF era vanguarda entre os cursos de Psicologia no Brasil, 

com exemplos na psicologia transdisciplinar e institucional. Inclusive, segundo ele, 

uma vez um professor behaviorista norte-americano, bem considerado em seu meio, 

quis dar aulas no programa de Psicologia da UFF-Niterói. Eis que, como se contasse 

uma história vitoriosa das grandes lutas vanguardistas, o professor enche o peito e 

diz: “nós não deixamos ele entrar”.  

Talvez pudesse ser uma discordância majoritária entre os docentes da 

Psicologia UFF-Niterói da época para com a presença desse professor behaviorista 

norte-americano em específico. Acontece que, além da reclamação dos poucos 

discentes behavioristas que se formavam na UFF acerca do escasso acesso à 



 

conteúdos behavioristas nas aulas, o receio da entrada de profissionais dessa linha 

no corpo docente é compartilhada atualmente na reunião de departamento.  

Da última vez que estive na reunião, pude testemunhar, mais uma vez, esse 

receio, desta vez, vindo de uma professora tradicionalmente ligada à psicologia 

organizacional. Na ocasião, era discutido como seria feita a seleção de novos 

docentes para ocupar vagas ociosas, se seria melhor fazer uma seleção interna ou 

externa, além de outras análises. Eis que a professora diz que a seleção deveria ser 

bem pensada, sem correr o risco de qualquer um poder ser chamado, pois “vai que 

entra um behaviorista!?”. Assim mesmo foi dito, duas vezes, “vai que entra um 

behaviorista!?” e das duas vezes ninguém disse nada. Pois é, vai que entra um 

behaviorista?  

 

Gambé na nóia olha pro outro e se estranha. 

(TRILHA SONORA DO GUETO, 2003) 

    

Isso me faz lembrar da tese de doutorado que está em formulação pelas 

mãos da Mestra Helena Werneck Brandão, orientanda, como eu, da professora Drª 

Ana Cláudia Lima Monteiro. Helena diz se interessar bastante acerca das práticas 

psicológicas e, mediante sua prática profissional, ela se sente convocada a se 

debruçar sobre uma questão que ressoa dentro de sua clínica: Qual é sua linha 

(psicológica)? 

Questionada por colegas, analisandos e por si própria, Helena não se satisfaz 

em dizer “sou psicanalista”, “sou behaviorista”, “sou esquizoanalista”, ou outros 

“istas” que a colocariam majoritariamente sobre a perspectiva teórico-prática dos 

escritos e desdobramentos atuais de uma dessas linhas. Na verdade, Helena quer 

poder não se dizer especificamente de nenhuma linha dessas já conhecidas. Isso 

porque ela acredita no que foi lhe dito dentro da sua formação enquanto 

psicoterapeuta, inclusive, quando revisita os clássicos europeus desta ciência, 

afirmando-se “Helenista”, por assim dizer, entendendo-se enquanto fazedora de sua 

própria linha, nas bases dos ensinamentos que ela adquiriu durante sua formação, 

considerando as melhores alternativas psicoterápicas para cada caso. Helena segue 

a proposta de que o ser humano, na sua diversidade, cria, de forma mais ou menos 

diversa, suas perspectivas acerca das teorias psicológicas.  



 

Helena percebe as aplicações (mais ou menos intensas) de cada ramo 

desses saberes psicológicos diversos no dia a dia de sua comunidade, influenciando 

o cotidiano coletivo nas escolas, nas mídias, nas ruas, nas decorações internas e 

externas, nas arquiteturas, entre outros espaços. Por que, então, Helena deveria se 

afirmar enquanto seguidora, praticante ou profissional de apenas uma dessas 

teorias?  

Quando começamos a estudar acerca dos saberes psicológicos, uma coisa 

comum de se escutar dos profissionais dessa área é que a Psicologia tem muitos 

paradigmas e que nenhum deles estaria certo ou errado. Mas não demora muito 

tempo e passamos a observar que, normalmente, os profissionais costumam se 

fechar em um desses paradigmas e desdenhar/ignorar os outros, trocando saberes 

em grupos pouco variados de outras áreas da psicologia.  

Nesse sentido, o que concluo acerca dessa história? Eu não tenho a menor 

pretensão de comparar a exclusão de behavioristas com a exclusão do debate 

étnico-racial dentro da graduação do curso de Psicologia da UFF-Niterói. As duas 

ocorrem por caminhos muito diferentes, mas, de certa forma, nesse cenário, 

ligam-se por uma motivação comum: A repulsa do que é “diferente”, “o outro”, dentro 

da cultura colonizadora europeia, intensamente presente nas ciências psicológicas, 

bem como em outras ciências (KILOMBA, 2020). 

Assim como existem pessoas brancas europeias que rivalizam 

constantemente entre outras pessoas brancas europeias, existem seguidores de 

pensamentos europeus na psicologia que rivalizam com outros intelectuais da 

psicologia européia e seus seguidores. Eles se odeiam entre eles. Mas não se 

engane. Por mais que franceses, ingleses, belgas e alemães possam se odiar, eles 

sempre podem fazer mais um acordo para dividir e conquistar povos “diferentes”17. 

Por mais que já tenha sido deliberadamente barrada a entrada de 

behavioristas na Psicologia UFF-Niterói, ainda assim, a temática behaviorista é 

abordada em mais matérias dentro do ementário de disciplinas obrigatórias do que o 

debate étnico-racial. Enquanto a temática racial afrobrasileira está presente apenas 

17 Conversando com a prof. Drª Ana Cláudia Lima Monteiro na última orientação de mestrado que tive 
em janeiro de 2025, ela me disse que, atualmente, existem profissionais da linha behaviorista 
compondo o corpo docente da Psicologia UFF-Niterói e sendo formados na graduação, com direito a 
grupo de estágio bem requisitado pelos discentes. Enquanto isso, tanto epistemologias afrocentradas 
quanto corpos negros continuam sendo rejeitados pela maioria do corpo docente, fato que se afirma 
no relato que Ana Claudia me contou, neste mesmo dia, sobre a realização de novas cinco 
contratações de professores para o curso de Psicologia da UFF-Niterói, das quais nenhuma das 
pessoas entrou por ações afirmativas.   



 

na aula “Sociedade Brasileira e África”, as disciplinas que incluem as teorias 

behavioristas diretamente em seus ementários são “Aprendizagem e Memória”, 

“Teorias e Sistemas Psicológicos II” e “Cognição”. E antes que você me diga que o 

debate étnico-racial dentro das ciências psicológicas é muito novo, que o 

behaviorismo já está sedimentado, eu lhe convido a pensar mais um pouco comigo 

para vermos se é isso mesmo que se passa. 

 

Não é que eu discorde de você, mas é que eu também não consigo 

concordar contigo.  

 

De fato, parece que teorias, como o behaviorismo, psicanálise, psicologia 

organizacional e do trabalho, além de outras formas de psicologia, já constituem 

campos de saber solidificados, e que apenas recentemente o debate étnico-racial 

tem entrado na Psicologia, sobretudo a partir das novas pressões decoloniais e 

contra-coloniais nas comunidades científicas. De fato, teorias acerca das psicologias 

negras e ameríndias que sejam realizadas de forma séria no Brasil ainda podem ser 

consideradas incipientes na academia brasileira, por mais que eu acredite ser mais 

precisamente um problema de divulgação/implementação do que de produção. 

Todavia, o debate étnico-racial está presente em toda a história da Psicologia no 

Brasil e, quiçá, da Psicologia no mundo. 

Isso porque quem começa o debate étnico-racial são aqueles que se intitulam 

brancos e vão separar outros povos baseados em suas características fenotípicas e 

culturais, inventando conceitos, tais como raça e etnia. A partir dos séculos, 

engendram teorias e práticas científicas fundadas na discriminação racial. 

Enviesadas pelo racismo, esses engendramentos postulam o mito da superioridade 

branca - no Brasil e em outras regiões do mundo - e definem o negro enquanto 

aquilo que há de mais inferior, uma raça sem alma, não humana. Tornam a raça e as 

pessoas racializadas enquanto objeto de estudo. Por meio dos discursos médicos e 

psicológicos, baseiam-se na própria ignorância produzida por interesses coloniais 

(pessoais e coletivos) para reafirmar o mito da superioridade branca, bem como criar 

a ideia de um desajuste inerente de povos não brancos ao processo civilizatório e/ou 

a algum tipo de evolução humana superior.  

No Brasil,  



 

Essa proposta científica propiciou a tentativa de um projeto que colocava 
em suspeição uma determinada parcela da população, e teve como motor 
principal o projeto político desses autoproclamados cientistas na formulação 
de uma nação brasileira possível, e nesse sentido mais branca porque mais 
europeia, o modelo por excelência, nesse momento histórico, de civilização 
e modernidade. (MARTINS, p.128, 2009) 

 

Essas teorias de supremacia racial, de desumanização/inferiorização e 

estereotipação de pessoas não brancas são amplamente divulgadas e validadas 

internacionalmente pela comunidade científica racista e passam a ser aplicadas nas 

mais diversas regiões do mundo, nos mais diversos tipos de instituições. Após 

séculos de eugenismo, começam a ser refutadas, mas já haviam deixado seu 

estrago, bem como geraram frutos que, aperfeiçoando suas técnicas e teorias 

racistas, continuam sendo aplicadas. 

Na verdade, o debate étnico-racial está acontecendo o tempo todo na psicologia, 

inclusive quando não se fala sobre ele. Não se posicionar, pelo privilégio de se 

abster já é escolher um lado. Acontece, também, que nós, pessoas que éramos 

objeto de estudo do debate étnico-racial eurocentrado, estamos nos apropriando 

dessa temática para pensar em melhores qualidades de vida para os nossos, para 

lutar por nossos direitos de existir, para que parem de nos matar. Isso pode criar a 

noção de que esse debate é fruto desses movimentos identitários, quando, na 

verdade, é uma subversão. 

 
Ao acatarmos essas denominações, por reivindicação nossa, mesmo 
sabendo que no passado elas nos foram impostas, nós só o fizemos porque 
somos capazes de ressignificá-las. Tanto é que elas se transformaram do 
crime para o direito, do pejorativo para o afirmativo. Isso demonstra um 
refluxo filosófico que é um resultado direto da nossa capacidade de pensar 
e de elaborar conceitos circularmente. (SANTOS, 2015, p. 95)  

 

Subvertendo o debate psicológico (dentro e fora da Psicologia), povos 

africanos, em diáspora ou não, traçam novas diretrizes para o fazer psicológico no 

cenário nacional e internacional.  

 

2.3 LUANDA, MISTÉRIO 

RESGATOU-ME A VIDA18 

 

18 Lima (2017). 



 

Como eu disse anteriormente, eu basicamente tive que buscar matérias e 

docentes que abordassem as temáticas psicológicas, debatendo raça, racismo, e 

povos africanos. Tanto o fiz que pedi para ser reprovado na disciplina “Estágio 

Supervisionado Básico I”, pois não tinha conseguido me inscrever no estágio básico 

oferecido pelo Professor Dr. Abrahão de Oliveira Santos, que foi a primeira matéria e 

primeiro professor que eu soube que trazia o debate acerca das histórias africanas 

no Brasil em suas aulas. Na época, essa disciplina era oferecida no quinto semestre, 

ou seja, meu primeiro contato com uma disciplina que abordava essa temática 

dentro da grade da Psicologia UFF-Niterói só ocorreu em meados da minha 

formação pelo fato de eu pedir para ser reprovado. 

Apesar disso, meus primeiros contatos com pensamentos e enfrentamentos 

acerca do eurocentrismo e a importância de se inserir intelectuais afrodescendentes 

e afrocentrados nas aulas não ocorreu durante esse estágio. Na verdade, um dos 

grandes propulsores para que eu realizasse esse estágio foi o processo de 

reafirmação do meu corpo negro, em 2016, provocado pelos encontros que tive 

(principalmente) com meus colegas de curso, quando ocorreram as ocupações 

secundaristas e universitárias. Com a ocupação, quem ditava o que entraria no 

cronograma de atividades não eram mais os professores, o Núcleo Docente 

Estruturante (NDE), o Ministério da Educação, o ementário ou qualquer outra 

instituição ou ferramenta burocrática formal. Durante mais ou menos três meses de 

ocupação no campus do Gragoatá, discentes de cursos diferentes organizaram 

aulas (com ou sem a ajuda de docentes) que eram realizadas dentro e fora dos 

institutos, bem como faziam festas, cozinhavam, tomavam banho e dormiam na UFF. 

Como eu morava perto do campus (uns 10 minutos a pé), eu não cheguei a 

dormir pela UFF, mas participei de alguns dias da ocupação. Em uma dessas aulas 

planejada pelos discentes, foi discutida a importância de se rever as bibliografias e 

conteúdos didáticos apresentados nas aulas da graduação em psicologia da 

UFF-Niterói. A causa dessa interpelação, era justamente a necessidade de 

diversificação identitária desses referenciais teóricos, já que, de forma quase 

unificante, as identidades dos intelectuais trabalhados em salas de aula eram 

homens-brancos-cis-europeus, sempre que possível, escondendo suas deficiências. 

Eu cheguei lá pela metade da aula, mas pude presenciar uma das cenas que 

me provoca a estar aqui escrevendo. Em meio a vários estudantes de gêneros e 

raças diferentes, nessa aula, havia apenas um professor (branco) do curso de 



 

Psicologia da UFF. Ele entrou nessa aula e - segundo o relato de testemunhas -, 

assim que a aula começou, ele ficou encostado no canto da sala. Ele vestia um 

casaco com capuz, mantendo a cabeça coberta, como quem queria se esconder 

e/ou não queria estar ali, discutindo sobre a temática. Quando eu cheguei na aula, 

ele ainda estava encostado no canto, mas a sua cabeça já não estava mais coberta 

com o capuz. 

Eu estranhei a presença dele, não só por ser o único professor ali presente 

(pelo que pude perceber e pelo que posso me recordar), mas pelo fato de ele estar 

com uma “cara de poucos amigos”19, o que, para mim, era estranho, já que 

corriqueiramente ele estava sorridente e comprimentava as pessoas pelo campus 

com cordialidade.                       

Mas algo o incomodava naquela aula, ou mais do que apenas algo. Talvez, 

todo o cenário ali o incomodasse: estudantes, negros e mulheres fazendo exigências 

raciais e de gênero que implicavam diretamente no trabalho dele. Acontece que, em 

certo momento, ele não consegue mais se conter e pede a palavra. Sem esconder 

ou se indagar de onde vinha aquela sua angústia enraivada, ele esbraveja com as 

pessoas ali presentes sobre como era insensato levantar bandeiras identitárias para 

definir o material didático e que “o saber se atravessa”, de forma a universalizar as 

experiências psicológicas e supor algum tipo de neutralidade racial dos intelectuais 

brancos e europeus na hora de escrever e pesquisar, como se o fato deles serem 

homens brancos, numa sociedade racista e misógina, não influenciasse a escrita 

desses intelectuais. 

Ele foi contraposto por estudantes ali presentes, mas não aparentou querer 

mudar de ideia. Após o término da aula, lembro de compartilhar com alguns colegas 

o mesmo questionamento: “Que porra foi essa?” 

O que mais nos espantou naquele momento não foi o questionamento do 

professor em si, mas, sim, a raiva com que ele defendia a manutenção do referencial 

teórico eurocentrado, sem abrir espaço para a entrada de outras ideias. É como se 

tivéssemos tocado numa ferida, quando se toca em um assunto delicado ao 

conversar com alguém e essa pessoa reage de maneiras que você nunca ou 

raramente a viu reagir. 

Hoje, essa cena me remete justamente ao que Cida Bento (2022) chama de 

Pacto Narcísico da Branquitude. E foi justamente nessa ferida que tocamos. Por 
19 Expressão popular que expressa mal-humor. 



 

mais que o professor soubesse da escassez representativa (bibliográfica e docente) 

de referências negras no instituto de Psicologia, por mais que soubesse que o Brasil 

é um país miseravelmente racista, ele se sentia enraivado com a proposta de incluir 

pessoas negras e de outras raças no material didático. Ele se sentia enraivado 

porque foi afirmado, ali, que o homem branco, apenas, não se basta, que a 

branquitude não é universal, que ele precisa, enquanto homem branco e professor, 

aprender mais para ensinar melhor. 

A partir dali, antes de ter entrado em contato com o referencial teórico de Cida 

Bento e ter elaborado mais sobre o ocorrido, eu tive a certeza de que esse tema 

seria algo importante que eu teria que me atentar durante minha formação. A 

superproteção da pessoa branca para com a hegemonia representativa branca 

estabelecida é tão intensa que, ao menor sinal de desestabilização dessa hierarquia 

racial, aqueles que foram lidos e tratados enquanto brancos no Brasil entenderão 

que estão sob ameaça, que a inclusão de outras vozes e pensamentos representa, 

ameaçadoramente, a exclusão de referenciais brancos europeus. Eles têm medo 

que nós façamos com eles o que eles fazem conosco há mais de 500 anos.  

Outro momento que percebi isso acontecer foi quando eu estava 

apresentando meu projeto de pesquisa em uma aula da pós-graduação da 

Psicologia UFF. Como já estávamos no final do período, praticamente todas as 

pessoas que compareceram também estavam ali para apresentar seus projetos. 

Notei que a grande maioria realizava pesquisas direcionadas à psicanálise, 

questionando conceitos e sensos comuns já disseminados dentro dessa linha 

teórica. Entre mais ou menos sete pessoas que apresentaram seus projetos, até 

apareceram duas pessoas (uma mulher branca e um homem negro) que abordavam 

sobre questões de gênero e/ou deficiência em suas pesquisas, mas nenhuma das 

pessoas ali (além da minha) trouxe a temática racial enquanto atravessadora de 

suas pesquisas.  

Quando eu terminei de apresentar meu projeto, explicando acerca da 

monocultura referencial branca eurocentrista dentro das ciências psicológicas atuais, 

bem como da importância de rompermos com essa monocultura por meio da 

inclusão, por exemplo, de referências negras da psicanálise brasileira - como 

VIrgínia Bicudo e Neusa Santos - nas bibliografias básicas das graduações em 

psicologia, a primeira pergunta que eu ouvi de um aluno não branco psicanalista foi 

“mas, então, você está propondo retirar todas as referências de pessoas europeias 



 

brancas da psicologia?”. Apesar de eu não ter falado em nenhum momento sobre a 

exclusão de referenciais brancos e europeus (apenas da inclusão de outras 

perspectivas), essa pergunta não me surpreendeu de forma alguma. Como eu disse, 

essa é uma reação frequente a essas novas propostas acadêmicas que pretendem 

descentralizar os discursos psicológicos de uma mesma identidade.  

Mas logo que eu respondi negativamente a sua pergunta, antes de explicar 

novamente que a proposta é sobre inclusão e não exclusão, ele disse: “É porque, se 

for assim, acabou a Psicologia!”. Diante disso, é possível analisar que o narcisismo 

da branquitude gera tamanha desconexão com as diversidades epistemológicas 

presentes no mundo que, até mesmo uma pessoa não branca no Brasil, além de 

temer pela exclusão de referenciais brancos ao menor sinal de mudança social, não 

consegue conceber a Psicologia sem os referenciais brancos europeus, acreditando 

que isso levaria ao fim dessa ciência. É como se apenas a presença de pelo menos 

uma teoria escrita por uma pessoa branca europeia pudesse garantir a validade e 

existência da ciência psicológica. 

 

Era como se a história de toda a ciência e Psicologia tivesse 

começado na Europa, assim como parecia que os únicos capazes 

de questioná-las e transformá-las fossem os europeus. 

 

As ocupações secundaristas e universitárias em 2016 tinham como objetivo 

barrar projetos de leis derivados do movimento Escola Sem Partido (ESP), muito 

promovido durante a vigência do governo de Michel Temer. Essas reformas tinham 

enquanto discurso principal de divulgação a proposta de, literalmente, despolitizar a 

educação brasileira, supondo uma falsa neutralidade política ao supervalorizar 

disciplinas ligadas a línguas e matemática, ao mesmo tempo em que tornava — no 

melhor dos casos — opcional o estudo de áreas, como filosofia e sociologia, bem 

como consideravam história e geografia enquanto disciplinas secundárias. 

Lembro-me que os defensores dessas propostas de mudança política-curricular 

enfatizavam a forma como os “docentes de esquerda” utilizavam suas aulas para 

“doutrinar” estudantes por meio de discursos ideológicos e identitários. 

Enquanto muitos ali na Psicologia UFF-Niterói lutavam contra a 

implementação de uma escola “sem partido”, poucos eram aqueles que lutavam pelo 

desmantelamento de uma escola “sem raça”, já vigente no sistema acadêmico. Não 



 

à toa, surge em meio à ocupação, uma formação de estudantes negros que 

promoveram a Ocupação Preta, realizando encontros científicos, artísticos e 

festivos que pudessem efervescer os corpos negros de cultura e sabedoria própria, 

fatores recorrentemente esvaziados nas aulas formais dos cursos universitários, 

bem como na própria ocupação dos estudantes. Não à toa, de forma a reverberar 

esses movimentos pretos que ocorreram na ocupação da UFF em 2016, 

aconteceram, em 2017, 2018 e 2019, as denominadas X [I] Semana de Psicologia 
[Paralela] Preta, II Semana Paralela de Psicologia Preta e Indígena e III Semana 
de Psicologia Preta e Indígena.  

A criação de uma psicologia preta, ocupação preta, semana da psicologia 
preta, e afins, nunca é por acaso. Na verdade, o aparecimento de estratificações 

identitárias marca, mais uma vez, a invisibilização dos protagonismos negros nos 

espaços sociais de forma geral, da mesma forma que demonstra a constante luta 

das populações negras no Brasil de se sentirem representadas, inclusive, em 

espaços que se supõem revolucionários e vanguardistas, mas mantém a hierarquia 

branca e o apagamento do povo afrodiaspórico.   

Para além de impedirem os avanços dos projetos de lei, as ocupações 

também influenciaram as percepções dos estudantes acerca das práticas 

sociopolítico-acadêmicas que faziam parte de seu cotidiano, normalmente 

naturalizadas. O que pode ser a universidade? O que tem sido a universidade? 

Quem está aqui pra ajudar até a descascar batata com os estudantes? Quem 

deveria participar das propostas curriculares? Aula proposta e ministrada por alunos 

não é aula? Quem tem sido nossa referência de conhecimento? Quais outros 

conhecimentos tradicionalmente apagados pelo sistema de ensino estamos 

ignorando? Há, ainda, muitas outras questões - por vezes, mais urgentes do que 

essas - que envolviam, principalmente, questionamentos de estudantes 

secundaristas e universitários. 

Após as ocupações, retornamos com várias perguntas para o fluxo formal de 

disciplinas e vivência acadêmica, inclusive nos questionando “o que mudou?”. Até 

hoje eu não sei responder com certeza sobre o que mudou na vivência universitária 

de forma geral em decorrência das ocupações, mas eu sei que nós mudamos. Isso 

já é um passo muito importante.   

A cada dia mais interessado em estudar referências negras e ameríndias 

dentro da graduação, busquei estar no estágio oferecido pelo professor Abrahão de 



 

Oliveira Santos e nas aulas optativas oferecidas pelo professor Johnny Menezes 

Alvarez. Nos estágios oferecidos pelo professor Abrahão — um dos pouquíssimos 

docentes negros que encontrei durante minha graduação —, foi quando eu tive a 

minha primeira disciplina focada nos estudos negros brasileiros. Na maior parte das 

vezes, os encontros eram realizados em sala, no Instituto de Psicologia da 

UFF-Niterói. Em roda, em um grupo de mais ou menos dez pessoas, fizemos 

conversas e estudos sobre a sociedade brasileira, sempre pensando nos recortes 

raciais que marcam a constituição desta sociedade. Assuntos em torno das 

colonizações europeias, das resistências negras, das diásporas, dos quilombos, do 

genocídio, da necropolítica, das crenças religiosas africanas e do cotidiano das ruas 

e favelas eram os focos principais dessas rodas de conversa. Além das aulas nas 

classes escolares, também éramos convocados a estar em campo, compartilhando 

entre nós eventos acerca da cultura negra que aconteciam nas regiões de Niterói e 

Rio de Janeiro, como eventos no Complexo da Maré, feijoada e samba no Quilombo 

do Grotão, além das rodas de batalha de rima, promovidas, em sua maioria, por 

pessoas negras e periféricas — estudantes universitários ou não — na praça da 

Cantareira. 

Nas aulas, compartilhamos as nossas experiências de campo, sempre 

tentando fazer análises atravessadas pelo que vínhamos estudando. Lembro que, 

diferentemente das aulas que tive no ensino fundamental e ensino médio, quando 

estudávamos, por exemplo, acerca do Quilombo dos Palmares, o professor Abrahão 

pedia que nossas pesquisas fossem focadas nos exemplos arquitetônicos, nas 

disposições sociopolíticas de Palmares, o cultivo de alimento e suas relações com a 

floresta, entre muitos outros assuntos que não eram abordados por professores 

(majoritariamente brancos) que me ensinaram sobre as histórias de Palmares. 

 
Fogo!.. queimaram Palmares… nasceu Canudos 
Fogo!.. queimaram Canudos… nasceu Caldeirão 
Fogo!.. queimaram Caldeirão… nasceu Pau de Colher 
Fogo!.. queimaram Pau de Colher…  
E nasceram, e nascerão tantas outras comunidades 
Que os vão cansar se continuarem queimando 
 
Porque mesmo que queimem a escrita, não queimarão a oralidade. 
Mesmo que queimem os símbolos, não queimarão os significados. 
Mesmo queimando nosso povo  
Não queimarão a ancestralidade. (Nego Bispo, 2015, p. 45) 

 



 

A partir desse estágio, antes de encontrar teorias psicológicas produzidas por 

mulheres intelectuais negras brasileiras, como Neusa Santos, Virgínia Bicudo, 

Isildinha Baptista e Cida Bento, eu pude reassentar parte importante do que eu 

conhecia — e fui impedido de conhecer — enquanto história do povo africano em 

diáspora no Brasil. Tanto no sentido das vivências passadas quanto das vivências 

atuais, por meio de múltiplos aspectos.     

Alguns colegas (homens e mulheres) brancos chegaram a fazer esse estágio 

no mesmo período que eu, mas, se na maior parte das disciplinas obrigatórias a 

representatividade numérica de pessoas brancas era constantemente superior às 

demais raças, nos estágios em que era sabido pelos demais colegas que o tema 

central era o debate acerca da população negra, essa representatividade não se 

repetia. Durante a minha formação na graduação, o que eu percebi foi que a maior 

parte das pessoas brancas que se formavam comigo não estavam presentes nesses 

espaços que centravam o debate na raça, orientados por professores negros e 

majoritariamente ocupada por pessoas negras. É como se essas pessoas só 

tivessem feito a aula “Sociedade Brasileira e África” por integrar o conjunto de 

disciplinas obrigatórias.  

No caso da aula “Subjetividades Nativas”, disciplina optativa que centrava 

seus estudos nos conhecimentos ameríndios e pindorâmicos, eu tenho a recordação 

de ter uma presença maior de pessoas brancas do que em comparação com os 

estágios oferecidos pela professora Luiza Oliveira e pelo professor Abrahão Santos, 

que foram as duas únicas pessoas negras retintas do corpo docente com quem eu 

tive aula na minha graduação. Certamente, a maioria das pessoas brancas, se 

puderem, evitarão fazer aulas com professores negros, principalmente retintos, 

preferindo aprender com aqueles que, quanto mais brancos, melhor.  

Minha dúvida atual é se, além de preferirem fazer uma aula com professores 

de pele clara — como o professor Johnny Menezes, que ministrava a aula 

“Subjetividades Nativas” —, a idealização do indígena enquanto uma raça mais 

palatável ao convívio devorador da branquitude, muito divulgada pelas literaturas 

romancistas brasileiras como O guarani (1857) e Iracema (1865), de José de 

Alencar, pode influenciar, de alguma forma, a presença maior de pessoas brancas 

em lugares onde se discutam questões indígenas (palestras, congressos, turismos, 

aulas) do que em espaços que se debatam as questões negras. 



 

Esse questionamento surgiu hoje mesmo, dia 07 de janeiro de 2025, quando, 

em meio a pesquisas sobre escrevivência de Conceição Evaristo, deparei-me com 

um artigo escrito pela autora, intitulado “Literatura negra: uma poética de nossa 

afro-brasilidade” (2009). Nesse trabalho, ela traça rapidamente um panorama sobre 

a constituição da imagem do negro na literatura brasileira e na literatura negra 
brasileira. Ao abordar o romantismo brasileiro, a autora chama a atenção para a 

produção de uma ideia de identidade nacional mestiça, constituída por meio do mito 

indianista, que ficcionam a ideia de uma constituição mestiça entre indígenas e 

portugueses da gênese brasileira, muito utilizada para criar uma noção de 

pertencimento de pátria para portugueses em um país que recentemente havia 

declarado sua independência (1822). 

Essa ideia de uma gênese mestiça luso-ameríndia da população brasileira 

impediu os massacres civilizatórios e ruralistas que os povos indígenas sofrem até 

os dias atuais? Não. Talvez, tenha até ajudado esses massacres a ocorrerem 

escondidos, criando uma percepção falsamente integrativa, redentora e harmoniosa 

para parte da população consumidora e influenciada pela literatura da época, 

enquanto os extermínios e saqueamentos dos povos pindorâmicos permaneciam. 

Porém, talvez, a ausência dos negros enquanto personagens ativos nos mitos 

fundadores da pátria ajude a entender uma outra parte (para além das diferenças 

fenotípicas dos professores) da proximidade maior de pessoas brancas para com 

aulas, tal como a de “Subjetividades Nativas”, do que para com atividades centradas 

nas questões negras. 

Na época em que cursei a graduação, na maior parte das vezes, o professor 

Johnny Menezes era quem oferecia aulas centradas nos estudos ameríndios, aulas 

estas que foram todas optativas. Por vezes, também participavam os professores 

Emílio Nolasco de Carvalho e André do Eirado Silva. Nessas aulas, líamos textos de 

referências, como Ailton Krenak, e lembro de também muito trabalharmos o livro “A 

queda do céu” (2019), de Davi Kopenawa e Bruce Albert. O que mais pude perceber, 

atrelando meu interesse por estudos afrodiaspóricos e ameríndios, foi o quão 

entrelaçadas estão as histórias dos povos africanos sequestrados e dos povos 

pindorâmicos nesse processo de colonização européia mundial e, resguardadas 

suas especificidades, no Brasil. 



 

De certo que, matutando20 acerca das constituições dos quilombos no Brasil, nas 

fugas realizadas em meio à mata fechada e escura, pensei o quão importante deve 

ter sido a ajuda dos povos da floresta para que meus ancestrais conseguissem 

entrar mata adentro e encontrar um ponto seguro para construir um lugar de 

liberdade para o povo africano escravizado. Quando digo ajuda eu não me refiro 

apenas à interação interpessoal de ameríndios, encontrando e cuidando dos 

escravizados fugidos, mas, também, no próprio “traçar” do caminho dentro da mata 

que indígenas, onças, pacas, cutias, capivaras, árvores, pedras, rios, águas e tantos 

outros povos da floresta ajudaram a construir para refugiar meus antepassados. 

Digo das ajudas dos encantados, aqueles que meus ancestrais conheciam de outras 

terras ou vieram a conhecer aqui, e também ajudaram durante a fuga e a 

resistência. Lembro de ter assistido a um vídeo do Nego Bispo que falava 

exatamente isso, dessa confluência21, inclusive cosmovisiva22, de povos africanos e 

ameríndios, que ajudaram a sustentar os quilombos no Brasil e a traçar movimentos 

de resistências conjuntas. Não à toa, hoje saudamos Okê, Cabocla Jurema, Cobra 

Coral, Tupinambá, e muitos outros. 

Aqui, então, atento a um fato curioso em relação ao ementário da Psicologia 

UFF-Niterói, na época em que cursei a graduação. Se em relação ao ementário de 

disciplinas obrigatórias havia apenas uma disciplina que abordava diretamente a 

temática afrobrasileira em sua ementa, não havia nenhuma que abordasse 

temáticas centradas nos conhecimentos pindorâmicos entre as obrigatórias. 

Enquanto isso, entre as disciplinas optativas, havia apenas uma matéria (oferecida 

pelo mesmo professor) que se dedicava aos estudos pindorâmicos, mas não era 

possível encontrar uma optativa que abordasse a temática afrobrasileira. E, a partir 

daí, eu gostaria de pensar em como isso reflete em dois problemas que eu identifico 

no currículo da Psicologia UFF-Niterói em relação aos estudos afrobrasileiros e 

pindorâmicos. 

O primeiro é justamente isto que venho discutindo neste trabalho: A escassez 

e o apagamento dos saberes africanos, afrobrasileiros e pindorâmicos no ementário 

das disciplinas obrigatórias e optativas da Psicologia UFF-Niterói, tanto na época em 

22 Termo derivado do conceito de cosmovisão trabalhado por Nego Bispo (2015a). 

21 “Confluência é a lei que rege a relação de convivência entre os elementos da natureza e nos ensina 
que nem tudo que se ajunta se mistura, ou seja, nada é igual. Por assim ser, a confluência rege 
também os processos de mobilização provenientes do pensamento plurista dos povos politeístas.” 
(Santos, 2015a, p. 89) 

20 Expressão que aprendi com meus pais e avós que significa o ato de pensar, meditar, refletir, etc. 



 

que cursei a graduação quanto nos dias atuais. O segundo é a segregação desses 

saberes, como se eles não estivessem em confluência; como se, 

metodologicamente, tivéssemos que separar esses saberes. Considero que 

entender as confluências, transfluências23 e demais fluências que atravessaram os 

encontros entre os povos africanos e os povos nativos desta terra seja crucial para o 

entendimento histórico das identidades afrodiaspóricas construídas no Brasil. Talvez, 

ainda mais importante, os estudos acerca dos modos de vida e de cosmovisão dos 

povos pindorâmicos possam, de certa forma, ajudar muitos de nós, populações 

negras, a realizar os resgates de nossas próprias cosmovisões africanas e 

afrodiaspóricas. 

Por isso, tenho muito apreço pelas vivências que pude ter nas poucas vezes 

que frequentei o projeto de extensão “Encontro de Saberes”24, os quais eu sabia que 

participavam com mais frequência os professores Abrahão Santos, Johnny 

Menezes, Emílio Nolasco e André do Eirado. Esse apreço não se detém apenas no 

fato de esses professores abordarem saberes afrobrasileiros e pindorâmicos de 

forma mais confluente nesses encontros, mas também pelo fato de, 

recorrentemente, convidarem mestres e aprendizes de saberes afro e pindorâmicos 

para nos ensinarem e aprenderem conosco nessas aulas. Fator que eu considero 

ainda mais importante por realizar algo que as Universidade Públicas, no Brasil, 

ainda apresentam muita dificuldade em realizar: aumentar seu caráter Público.    

Ainda no sétimo período da minha graduação, ao mesmo tempo em que tive 

contato com minha primeira disciplina sobre os saberes pindorâmicos, cursei a 

disciplina “Sociedade Brasileira e África”, tendo como professores Luiza Oliveira e 

Abrahão Santos. Como eu disse anteriormente, essa disciplina já apresentou suas 

controvérsias, tanto no período que eu a cursei quanto em períodos posteriores, por 

motivos diferentes. 

24 “O foco central do Encontro de Saberes é trazer os mestres e mestras dos saberes das 
comunidades tradicionais (indígenas, afro-brasileiras [sic], quilombolas, entre outras) para que atuem 
como docentes nas universidades, mesmo quando não possuam escolaridade alguma. Na medida 
em que os mestres e mestras são também pessoas negras e indígenas, sua presença no lugar de 
autoridade acadêmica, porém com uma formação intelectual com base em epistemes não 
eurocêntricas, contribui para o enfrentamento da dupla face do racismo constitutivo das nossas 
instituições de ensino superior e pesquisa desde sua fundação: o racismo étnico e fenotípico e o 
racismo epistêmico.” (ALBERNAZ; CARVALHO, 2022, p. 334) 
 

23 “Transfluência é a lei que rege as relações de transformação dos elementos da natureza e nos 
ensina que nem tudo que se mistura se ajunta.” (Santos, 2015a, p. 89).  



 

Quando eu fiz essa matéria, lembro-me de que eu e outros estudantes negros 

que estavam comigo nessa aula considerávamos os conteúdos ainda muito básicos. 

Estávamos entre o sétimo período da graduação e esperávamos estudar sobre 

filosofias, modos de vida, arquitetura, conceitos de humanidade e outras sabedorias 

afrobrasileiras e africanas, mas íamos para a aula estudar escravidão, racismo, mito 

da democracia racial e outros tópicos que, para nós que nos dedicavamos a esses 

estudos com corpo e determinação, já eram bastante discutidos.  

 ​ Nós sabíamos que isso não decorria da falta de repertório dos professores 

Luiza e Abrahão, até por já termos realizados muitas trocas de saberes com eles 

acerca de questões que não considerava-mos básicas nos estudos raciais 

brasileiros. O que ficava evidente para nós era que, mesmo após termos participado 

da ocupação preta, mesmo realizando as semanas de psicologia preta e índigena, 

aquilo que era básico para nós, que dedicávamos, extracurricularmente, aos estudos 

afrocentrados e pindorâmicos era, na verdade, um dos poucos contatos que a 

maioria da sala (pessoas brancas) teve com esses estudos. 

Essas pessoas brancas, que recorrentemente representavam maioria dentro 

das salas de aula da Psicologia UFF-Niterói, apareciam apenas timidamente nos 

encontros extracurriculares onde pessoas negras e indígenas eram protagonistas. 

Além de um esforço coletivo de pessoas brancas em não comparecer ou boicotar 

eventos em que elas e sua raça não seriam protagonistas, essa foi, muito 

provavelmente, a primeira matéria que elas entraram em contato formalmente em 

uma sala de aula na qual a centralidade estava nos estudos afrobrasileiros.                  

Sendo assim, compreendemos que, mesmo estando com professores que já 

entendiam muito bem que os estudos afrobrasileiros não se limitavam a temáticas, 

como racismo, capitalismo e processos de colonização, esses conhecimentos 

básicos deveriam ser abordados e trabalhados de modo a acompanhar boa parte da 

turma que, além de raramente ou nunca se aproximarem dos estudos afrocentrados, 

estavam tendo seu primeiro contato com uma aula que carregava a temática racial 

enquanto foco ao longo de toda sua formação escolar e acadêmica.  

Um dia, conversando com colegas negras e negros que já se dedicavam aos 

estudos psicológicos afrocentrados, pensamos sobre como a psicologia pretende ser 

uma ciência que estuda o ser humano, mas que falhou no seu propósito na nossa 

graduação, já que não houve uma matéria sequer que debatesse os sentidos 

africanos do que seria “ser humano”. Eu mesmo só fui ter contato com uma aula que 



 

abordasse isso na pós-graduação, em uma aula ministrada pelo professor Abrahão, 

na qual ele nos apresentou e trabalhou em sala parte da tese de doutorado em 

estudos da tradução do também professor Doutor Tiganá Santana (2019), pela 

Universidade de São Paulo (USP). A partir desse texto, pudemos estudar e 

conversar acerca dos modos de vida familiares e comunitárias sob perspectivas 

africanas, suas relações com o tempo, com a vida e a morte, nos caracteres 

circulares que atravessam as cosmovisões dos povos Bantu-Kongo. 

Nessa mesma conversa, nos atentamos também que, para a maioria de nós, 

a aula “Sociedade Brasileira e África”, que esperávamos abordar esse assunto e que 

discutisse os modos de vida afrobrasileiros para além dos lugares de escravizados e 

traumatizados pelo racismo, não correspondia às nossas expectativas. Até teve um 

colega que disse que correspondeu, que, quando ele fez a disciplina, as duas 

pessoas que ministraram as aulas eram docentes negros da Psicologia UFF-Niterói 

e que eles não estavam abordando apenas o básico, pois traziam referenciais 

textuais de intelectuais negros para pensar essas temáticas. Mas a maioria de nós 

tinha tido experiências muito próximas de descontentamento com a disciplina.  

Lembro que uma amiga falou que estava com medo de fazer essa disciplina, 

porque a maioria das pessoas que ela conversava e que havia cursado essa matéria 

dava a mesma devolutiva: que a sala era composta por um monte de gente dos 

primeiros períodos e um monte de gente branca, e que isso acabava deixando a 

discussão da matéria no “bê-á-bá”. Ela disse que, devido a isso, alguns alunos 

negros nem compareciam às aulas ou abandonavam a disciplina devido ao caráter 

adoecedor de se ouvir sempre representado no mesmo lugar, inclusive, na única 

disciplina na qual se esperava que fosse diferente. 

Outra amiga contou que ela fez essa aula, mas quem ministrou foi uma 

professora branca, que, além de não ter se preparado para ministrar aquela 

disciplina, levou duas doutorandas negras para lecionarem no seu lugar. Essa amiga 

disse que a única referência que essa professora trouxe sobre a temática foi um 

texto que comparava imigrantes alemães com africanos (sempre em comparação 

com brancos). “Engraçado”, pensamos. 

Como disse um amigo, não era incomum ver uma pessoa branca se dizer 

“perdida” nas aulas em que as temáticas eram voltadas para os estudos 

afrobrasileiros. Enquanto estudantes brancos diziam “não conseguir acompanhar” os 

debates mais aprofundados, professores brancos recusavam-se a estudar ou incluir 



 

em seu repertório referenciais africanos e afropindorâmicos. Mas esse amigo lembra 

de como esses mesmos estudantes, sem saber nada sobre os autores europeus, 

passavam a semana se dedicando a esses autores para fazer todas as perguntas 

possíveis nas aulas, mostrando plena capacidade de estudar e aprender sobre 

assuntos básicos e complexos daquela disciplina.  

Nós (estudantes negros) realmente temos que nos dedicar mais do que 

dobrado para sustentar todo o percurso de Formar-se Negro na Psicologia UFF. 

Temos que aprender assuntos complexos de raciocínios enviesados e 

desterritorializados, que se recusam ao máximo à troca sincera (sem plágio, nem 

apagamento) com outros povos que não os europeus. Temos que buscar, 

majoritariamente, experiências extracurriculares para estudar acerca da cosmovisão 

africana e afropindorâmica. Quando tentamos debater em sala acerca dessas 

referências afrocentradas com professores brancos, recebemos respostas 

agressivas, sarcásticas e/ou descompromissadas, incompatíveis com as dinâmicas 

cotidianas de trocas referenciais acadêmicas entre docentes e discentes, mas 

totalmente compatível com o caráter racista da instituição acadêmica. Nós 

adoecemos recorrentemente, entramos em depressão, apresentamos crises 

existenciais e ansiosas, abandonamos a graduação, abandonamos a profissão, 

cometemos suicídio face a essas violências de segregação, exclusão racial e 

epistemicídio dentro das ciências psicológicas. Em vista disso, temos também que 

nos cuidar mais do que o dobro, tanto no sentido de “tomar cuidado” quanto “se 

cuidar”. Temos que tomar cuidado com os professores, colegas e grupos de 

pesquisa sabidamente racistas e temos que nos cuidar entre nós e com ajuda de 

profissionais e mestres da saúde e do cuidado para conseguir completar a 

graduação.  

Além disso, a maior parte de nós tem que conciliar a formação com trabalhos 

de período integral ou meio período; tem que pegar um transporte público caro e 

precarizado para chegar e sair da universidade, demorando horas para se 

locomover; por vezes, não conseguimos chegar na universidade por alagamentos, 

trânsito ou devido às guerras nas comunidades; a maior parte de nós depende do 

restaurante universitário que, quando não funciona, acabamos ficando com fome, 

entre muitas outras questões internas e externas à universidade.  

Mas, mesmo assim, em meio às guerras negras cotidianas desse país, nós 

conseguimos aprender sobre temas básicos e complexos presentes na graduação 



 

quando estudávamos psicanálise, psicologia social, psicologia organizacional, 

esquizoanálise, behaviorismo, fenomenología, psicologia institucional, 

transdisciplinar, enfim.  

E vocês, professores e estudantes brancos? Vocês que não vivem essas 

realidades, qual será a próxima desculpa de vocês? 

Eu conheço todas elas. Nenhuma delas me convence. Eu não acredito na 

ingenuidade branca. 

 

Racistas​

Preferem trocar tiro​

Morrer ou sair vivo 

Do que conviver comigo 

Pra mim tá tranquilo 

Eu já fui treinado 

Acabo com sua raça sem fazer estardalhaço   

(André Profeta Araújo Ferreira) 

 

Se, por um lado, as disciplinas que abordavam a temática étnico-racial 

começavam a se apresentar timidamente em minha vida, os espaços 

extracurriculares que envolviam as ciências psicológicas e as questões 

afropindorâmicas em debate já estavam causando alvoroço na Psicologia 

UFF-Niterói. Antes mesmo de eu cursar as disciplinas “Sociedade Brasileira e África” 

e “Subjetividades Nativas”, ocorreu a  X [I] Semana de Psicologia [Paralela] Preta, 

em setembro de 2017, que surgiu devido ao descontentamento de estudantes 

negros da Psicologia UFF com o conteúdo programático da X Semana de 

Psicologia, que também ocorreu em 2017. 

Bom, para começo de conversa, deixe-me explicar o que é isso de “Semana 

de Psicologia”. A X Semana de Psicologia foi a décima edição de um evento anual 

organizado por alguns docentes e discentes da Psicologia UFF-Niterói. Foram 

realizadas palestras, oficinas e outras atividades no intuito de promover a troca de 

conhecimento entre estudantes, público externo e profissionais de algumas áreas 

psicológicas. O evento tinha duração média de cinco dias e ocorriam 

concomitantemente aos horários das aulas, o que não era nenhum problema para o 



 

evento, pois o Instituto de Psicologia suspendia as aulas para que pudéssemos 

participar. 

Para participar da palestra, era necessário inscrever sua proposta de 

atividade, que passaria pelas pessoas responsáveis pela organização do evento por 

meio de formulários virtuais, e tanto proponentes quanto participantes recebiam 

certificados, o que, para nós alunos, poderia ser um facilitador na hora de contar as 

atividades complementares. Os eventos eram divulgados em redes sociais, como 

Facebook e Instagram, tanto o cronograma geral quanto a programação de cada dia 

do evento, sendo, majoritariamente, realizado nas salas dos blocos do Instituto de 

Ciências Humanas e Filosofia (ICHF) da UFF e nos auditórios dos blocos P e N. 

Um ano após 2016 (ano das ocupações), estudantes negros, ávidos por se 

sentirem pertencentes e representados no espaço acadêmico, procuraram no 

cronograma da X Semana de Psicologia alguma atividade que abordasse raça, 

racismo, negritude, áfrica, subjetividade negra ou qualquer outra palavra que 

pudesse sinalizar uma atividade voltada para a população negra acadêmica e 

externa. Aparentemente, algumas coisas não haviam mudado, mesmo após a 

ocupação.  

​ Nada. Não acharam nada especificamente voltado às populações negras no 

cronograma da X Semana de Psicologia na UFF, nem nas edições anteriores. Pelo 

que eu ouvi nos corredores e pilotis, alguns estudantes até tentaram propor uma 

atividade com essa temática ao se depararem com a programação esvaziada de 

conhecimento afropindorâmico, mas receberam como resposta da organização que 

não seria possível incluir a atividade devido ao prazo de inscrição ou pela lotação 

das atividades, não me lembro ao certo. Certo era que, mesmo sendo avisados da 

ausência dessa temática no cronograma e mesmo recebendo uma proposta de 

atividade pelos próprios alunos da instituição, a atividade não foi incluída no 

cronograma pela organização da semana, que deu como resposta uma 

impossibilidade burocrática. Dessa forma, percebemos o nível de desimportância 

que a organização do evento dava à inclusão do debate étnico-racial na Psicologia. 

Como a organização da X Semana de Psicologia nada se propôs a fazer para 

tornar seu cronograma minimamente racialmente inclusivo, foi criada a X [I] Semana 
de Psicologia [Paralela] Preta, organizada por alguns discentes e alguns poucos 

docentes, de maioria negra. O caráter “paralelo” do nome do evento não foi 

coincidência. Para além de não estarmos representados no cronograma da X 



 

Semana de Psicologia e de não sermos incluídos, constantemente tínhamos que 

ouvir frases que tentavam deslegitimar a efetivação da X [I] Semana de Psicologia 
[Paralela] Preta, pronunciadas por organizadores da X Semana de Psicologia e 

estudantes que “não viam sentido” em “separar” as psicologias.  

A reação das pessoas que não apoiavam a criação da X [I] Semana de 
Psicologia [Paralela] Preta era, boa parte das vezes, alegar que nós, que 

estávamos afirmando nosso pertencimento a um lugar que queria constantemente 

nos excluir, é que estávamos segregando a Psicologia. Lembro que alguns membros 

da organização da X Semana de Psicologia tentavam, ao máximo, desprender-se da 

culpa/responsabilidade por não incluírem a temática étnico-racial na programação 

(muito mais por medo de assumir e serem reconhecidos por seus racismos), 

enquanto outros desdenhavam da implementação de um evento racializado e nem 

faziam questão de repensar os seus racismos. Alegavam isto mesmo: São vocês 

que estão separando a psicologia! 

Eu preciso dizer o que é que está separado? Quem realmente separa? Eu 

não vou repetir. Já está dito e cientificamente comprovado.  

A proposta de realização da X [I] Semana de Psicologia [Paralela] Preta 
tencionou o departamento e gerou conflitos entre docentes e discentes que 

apoiavam a implementação do evento e aqueles que não apoiavam. Mesmo tendo 

de ouvir afirmações racistas e presenciarmos professores utilizando de seus 

privilégios brancos para diminuir docentes e discentes negros, mesmo sem a 

garantia de recebermos ou não certificado, de sermos ou não reconhecidos pelo 

instituto enquanto um evento tão válido quanto a X Semana de Psicologia, nós 

realizamos a primeira “Semana de Psicologia” que trouxe a temática negra enquanto 

central. Tal centralidade trouxe conflitos e discussões não só entre aqueles que eram 

a favor ou contra a implementação do evento, mas, também, entre as próprias 

pessoas que se movimentaram para realizar o evento paralelo. 

A X [I] Semana de Psicologia [Paralela] Preta aconteceu entre os dias 18 e 

20 de setembro de 2017, concomitantemente à X Semana de Psicologia. As 

pessoas responsáveis pela organização da semana eram majoritariamente 

discentes e docentes afrodescendentes da Psicologia UFF-Niterói, mas também 

participaram estudantes indígenas e brancos, bem como uma (ou duas) professoras 

brancas do curso. No total, foram três palestras, uma em cada dia, com debates 

acerca do racismo epistemológico na psicologia, as dinâmicas e importância das 



 

fugas negras sob regime de opressão da branquitude, descentralização do saber 

psicológico do espaço acadêmico e dos diplomados em psicologia, formação de 

base teórica para uma psicologia preta no Brasil, subjetividade negra, religiosidade e 

intolerância religiosa.  

Nesta primeira edição, as três pessoas que apresentaram seus trabalhos nas 

palestras tinham ligação direta com a Psicologia UFF, sendo duas delas doutorandas 

da Psicologia-UFF e a outra foi Lucas Veiga, que já era formado mestre pela mesma 

instituição, e que, em 2019, movimentaria novamente o Instituto de Psicologia UFF 

com o artigo “Descolonizando a Psicologia: notas para uma Psicologia Preta.” 

(2019). 

Como eu disse, também houve discussões e conflitos internos na 

organização, desde conflitos internos comuns de grupos realizando tarefas 

apressadamente para montar alguns dias de palestras até o próprio questionamento 

de “cadê a temática indígena na semana paralela?”, atentado por participantes 

indígenas e alguns outros da organização, e contestado por outros que 

consideravam que deveriam ser semanas separadas.  

Mesmo às pressas, tendo de ouvir comentários racistas, sofrendo racismo 

velado, com conflitos internos e externos, foi possível realizar três atividades 

centradas no debate racial negro no Brasil pelo viés da Psicologia afrobrasileira. Por 

que a organização da X Semana de Psicologia não demonstrou nem o menor 

interesse em ajudar? De reconhecer o erro e incluir? Acho que é porque, bem antes 

de termos os dois eventos paralelos, nós já estávamos separados.   

No ano seguinte, em decorrência das discussões internas acerca da ausência 

de temáticas indígenas, a segunda edição do evento foi nomeada II Semana 
Paralela de Psicologia Preta e Indígena/II Semana Paralela de PsicologiaS 
Preta & Indígena - UFF/Niterói25. Diferentemente da primeira edição (feita às 

pressas para sanar uma angústia mais que pulsante e ignorada por boa parte do 

espaço acadêmico), a segunda edição teve cinco dias de duração, do dia 04 ao dia 

08 de junho de 2018, com mais de 20 atividades divididas entre esses dias. Além de 

palestras, rodas de conversas e cine-debates, também ocorreram apresentações 

artísticas, exposições, confecção de artesanatos e sarau.  

25 Por vezes, era assim referida, com “S” maiúsculo acompanhando a palavra “Psicologia”, para 
enfatizar a pluralidade epistêmica e cosmovisiva.   



 

Com o foco nas epistemologias afrobrasileiras e indígenas, as atividades 

também contemplaram os debates acerca das temáticas de deficiência, gênero, 

sexualidade, trabalho, raça, maternidade, saúde, cotas e outras questões que 

permeiam as vivências das pessoas negras, indígenas e, por vezes, brancas do 

país. Além disso, essa edição foi a primeira a garantir emissão de certificados para 

os participantes.  

​ No mesmo ano, ocorreu a XI Semana de Psicologia, que trazia o debate da 

psicologia entre movimentos sociais e racismos sob o respaldo dos “Direitos 

Humanos”. Curioso. Enquanto eles tentavam entender a humanidade dos sujeitos 

não brancos, nós tentávamos entender como nós poderíamos ser mais do que só 

“humanos”. 

A XI Semana de Psicologia ocorreu concomitantemente à II Semana Paralela 
de PsicologiaS Preta & Indígena - UFF/Niterói, porém, diferentemente da edição 

anterior, os paralelismos foram reduzidos (pelo menos um pouco) com a 

predominância do debate afrocentrado, protagonizado por pessoas negras da 

academia e da comunidade externa. Essa mudança radical entre a X Semana de 

Psicologia e a XI Semana de Psicologia denota ainda mais a importância da 

realização da X [I] Semana de Psicologia [Paralela] Preta, bem como demonstra a 

manutenção de dissonâncias entre as organizações dos dois eventos.  

Explico: numa mudança radical, a organização da Semana de Psicologia 

transforma o que foi uma problemática na última edição (temáticas negras) em 

centralidade na edição seguinte. Eu tenho minhas dúvidas se apenas o 

questionamento e o enfrentamento discursivo poderiam ter gerado tal mudança na 

composição da Semana de Psicologia. Acredito que se alguns estudantes e 

professores negros não tivessem se desdobrado para realizar a  X [I] Semana de 
Psicologia [Paralela] Preta, no máximo teríamos uma mesa de debate acerca da 

negritude na XI Semana de Psicologia entre mais de vinte atividades, não um evento 

centralizado nas questões raciais da negritude. Também acredito que, se não 

houvesse uma movimentação prévia dessas pessoas para realizar a II Semana 
Paralela de PsicologiaS Preta & Indígena - UFF/Niterói, também não haveria 

tamanha centralidade das questões negras na XI Semana de Psicologia. 

Agora, digo que a dissonância acontece justamente porque, enquanto a XI 

Semana de Psicologia centrava o debate quase que majoritariamente nas temáticas 

raciais da negritude, a II Semana Paralela de PsicologiaS Preta & Indígena - 



 

UFF/Niterói já compunha suas atividades de forma mais diversificada, motivada 

pelas discussões internas. Dessa forma, percebe-se que, na tentativa de recuperar 

certa credibilidade entre aqueles que criticavam a ausência da temática racial e para 

“exumar-sem” dos racismos cometidos, a organização da XI Semana de Psicologia 

organizou toda uma indumentária africana em suas atividades, mas nem fez questão 

de realizar trocas com a organização da II Semana Paralela de Psicologia Preta e 

Indígena.  

Após essas edições, lembro de ocorrer a III Semana de Psicologia Preta e 
Indígena, enquanto a Semana de Psicologia não ocorreu. Eu já não estava mais 

acompanhando os andamentos dos eventos, parte por adoecer fazendo uma 

graduação epistemicída, por ouvir relatos cotidianos de racismos velados e 

explícitos cometidos por estudantes e professores brancos contra discentes e 

docentes afro-indígenas, e parte por estar envolvido com o Coletivo Mardiarte e com 

o Estágio Específico I, o qual iniciei no primeiro semestre de 2019. Como minha 

participação na organização dos eventos anuais propostos pelo grupo negro e 

indígena ocorreu de forma breve, bem como não participei da última edição da 

Semana, sugiro a leitura da Dissertação de Mestrado da Mestra Juliana do 

Nascimento da Silva, intitulada “Escrevivências de uma Psicologia Preta” (2021).  

Além de detalhar com mais riqueza e intimidade as vivências de uma mulher 

preta e outras pessoas negras e indígenas na construção das Semanas de 
Psicologia Preta e Indígena, considero um trabalho que se alinha com este que 

produzo na medida em que relata uma Escrevivência  nos ambientes de formação 

de profissionais em Psicologia. 

No mesmo ano de 2019, influenciado pelas suas próprias vivências com a 

Psicologia UFF-Niterói, Lucas Veiga publica seu artigo “Descolonizando a 

Psicologia: notas para uma Psicologia Preta”, fator que provocou uma nova 

movimentação dentro do curso, entre professores e alunos da graduação. Com 

ampla divulgação do texto entre graduandos e alguns professores, o sentimento era 

de que os frutos dessas árvores que nós plantamos, por meio das mudas das 

árvores plantadas por nossos antepassados, estavam amadurecendo. Muitas 

pessoas (principalmente as negras) que frequentavam o Instituto de Psicologia UFF 

passaram a conhecer Lucas Veiga e parte de sua visão acerca da Psicologia e da 

formulação de uma Psicologia Preta. 



 

Outro sentimento que pairou pelo ar da Psicologia UFF-Niterói com a 

divulgação deste artigo foi o de que já tínhamos bases teóricas (nacionais e 

internacionais) o suficiente para fundamentar e dar sequência ao aflorar das 

possíveis Psicologias Pretas no Brasil. E é nisso que estamos trabalhando no 

momento, tanto aqui, na região Sudeste, quanto nas Nordeste, Norte, Centro-Oeste 

e Sul, bem como internacionalmente. Da mesma forma, tanto no Brasil quanto em 

outros lugares do mundo, profissionais indígenas da psicologia se reúnem para 

centralizar os debates psicológicos nas questões indígenas, bem como profissionais 

indígenas, negros e afroindígenas se juntam para pensar, por meio de seus saberes, 

como transformar as ciências psicológicas em um campo diverso de saberes, cores 

e vidas. Como transformar, portanto, as ciências psicológicas de uma maquinaria 

branca de apagamento e subjugação racial para uma ciência que reconheça suas 

diversas origens e dialogue para além das línguas européias e norte-americanas. De 

vez em quando, aparecem algumas pessoas brancas para ajudar. De vez em 

quando. 

Como eu disse, no mesmo ano em que Veiga (2019) publicou seu artigo, eu 

comecei a frequentar o Estágio Específico I, oferecido enquanto disciplina 

obrigatória pelo currículo. Escolhi este estágio por saber que era o único que 

abordava/centrava o debate das questões raciais do ponto de vista de pessoas 

negras, dentro e fora da psicologia. Apesar de não ser o foco dos outros estágios, 

quando acontecia alguma interpelação que envolvesse as questões étnico-raciais, 

os discursos eram voltados para a mesma análise racial que pessoas brancas 

costumam ter no Brasil. Bem mais do que um caso isolado, não era incomum ouvir 

alunos reclamando do despreparo de algum professor branco que coordenava 

atendimentos clínicos nos seus estágios específicos perante a casos de racismo 

relatados e/ou ocorridos entre pacientes e alunos. Justamente pelo foco desse 

trabalho ser o debate étnico-racial dentro da graduação em Psicologia UFF-Niterói, é 

importante ressaltar que reclamações de discentes acerca do despreparo de 

docentes acerca das questões de gênero, deficiência e sexualidade também 

ocorriam com certa frequência, tanto nos estágios quanto em disciplinas 

majoritariamente teóricas. Isso não significa que essas questões sofriam rejeições 

de maneiras idênticas. Cada questão, de maneira misturada ou não, era trazida à 

sua forma, com frequências diferentes e por pessoas diferentes.  



 

Mas justamente pelo meu interesse em aprender e pensar, na prática de 

campo, os atravessamentos raciais, foi que eu preferi cursar todos os Estágios 

Específicos com as mesmas pessoas. De acordo com a grade curricular, os Estágios 

Específicos eram divididos durante quatro semestres e eram diferenciados em I, II, 

III e IV, sendo que, geralmente, cada aluno deveria fazer pelo menos dois semestres 

no mesmo estágio para que pudesse mudar para outro grupo de estágio. O Estágio 

Específico que eu escolhi realizar foi coordenado pelos três professores negros que 

eu tive mais contato durante toda a minha graduação: Luiza Oliveira, Abrahão 

Santos e Emílio Nolasco. Em todos os semestres, trabalhamos em ambientes 

escolares, caminhando, aprendendo e ensinando desde o Ensino básico até o 

Ensino Médio e o Pré-vestibular.  

Quando eu cheguei no estágio estávamos trabalhando no Instituto de 

Educação Professor Ismael Coutinho (IEPIC), mas logo passamos a atuar no 

Colégio Universitário da UFF (COLUNI-UFF). Ambas escolas públicas, as quais o 

público majoritário era formado por pessoas negras. A maior parte das experiências 

que tivemos nas escolas consistia em acompanhar alguma aula específica em 

alguma turma, trocando com estudantes, docentes e outros estagiários. Vivíamos 

parte do cotidiano escolar, participando de atividades promovidas nas escolas, que, 

além das aulas, variavam entre participar de alguma brincadeira durante a hora do 

recreio e atividades culturais extracurriculares. Uma vez por semana, o grupo de 

estágio se encontrava na UFF para relatar as vivências em campo. 

O grupo era bem diverso, mas, seguindo o tópico da presença de pessoas 

brancas em espaços afrocentrados que citei anteriormente, a maior parte de nós era 

constituída de pessoas negras e/ou indígenas. A maior parte de nós era formada por 

mulheres cis não brancas, seguida de homens cis não brancos, mulheres cis 

brancas e, pelo que eu me lembre/saiba, um homem trans indígena e uma pessoa 

não binária preta. A maioria absoluta dos homens cis brancos do curso nunca 

chegaram a frequentar esse estágio. Normalmente, eles escolhiam estagiar com 

outros homens nas áreas clínicas e organizacionais (principalmente aqueles ditos 

heterossexuais).  

Outro ponto de inflexão importante de ressaltar era a ausência de homens cis 

heteros (independentemente de raça) em grupos acadêmicos de forma geral, nos 

quais a centralidade dos estudos pairava sobre as psicologias corporais 

(estritamente oferecidos por algumas professoras brancas do curso). Quando o 



 

assunto se voltava específicamente para as questões das mulheres, do feminismo e 

do feminino, a ausência de homens cis (independentemente de sexualidade e raça) 

era ainda mais notável. Inclusive, tive essa experiência novamente na 

pós-graduação, quando fui percebido pela Professora Doutora Paula Land Curi 

enquanto o único homem cis matriculado na aula dela, cuja temática central eram os 

processos abortivos e as realidades das mulheres no Brasil e no mundo em relação 

a esse tema.          

Entre todos os meus anos de formação na Psicologia UFF-Niterói, essa foi a 

primeira vez que participei de uma aula que trouxe como debate central as múltiplas 

ocorrências de processos abortivos, assim como as jurisdições acerca dessa 

questão ao redor do mundo e no Brasil. É preocupante pensar na quantidade de 

casos de violência contra a mulher (em suas múltiplas formas) que acontecem 

diariamente no país e se deparar com uma graduação em Psicologia que oferece 

uma formação que pouco discute essa temática. Não é possível pensar em uma 

formação de qualidade dentro da Psicologia enquanto temáticas como o machismo, 

racismo, capacitismo, transfobia, entre outras questões que provocam sofrimento 

físico e psíquico, permanecerem marginalizadas ou ausentes no processo formativo. 

Pensar, por exemplo, a quantidade de profissionais homens cis que já estão 

firmados no mercado de trabalho ou estão se formando e não estudam as questões 

de possibilidades abortivas e os cuidados possíveis desses casos é extremamente 

preocupante, pensando a prática do cuidado com corpos que podem gestar e 

abortar. 

De volta para as histórias dos estágios, eram nas supervisões que 

alinhávamos nossas experiências. Diferentemente da forma que nos era ensinado 

durante a maior parte da formação e do que ouvi de algumas pessoas reclamando 

acerca de outros estágios, nossos relatos tinham como imperativo os 

atravessamentos raciais e de gênero. Isso se devia justamente ao fato de 

considerarmos esses atravessamentos enquanto cruciais na formação 

sócio-subjetiva de cada um, não enquanto impositores26 de alguma estrutura 

psíquica e/ou comportamental e fisiológica. 

26 Lembremos do que foi discutido anteriormente neste trabalho sobre os discursos 
médicos/psicológicos acerca do debate étnico-racial no Brasil, quando as pessoas brancas 
dominavam essa construção narrativa academica e legislativamente.  



 

Do período em que entrei no Estágio Específico I até a minha conclusão do 

Trabalho de Conclusão de Curso (TCC), foram os momentos em que estive em 

maior contato com bases teóricas acadêmicas e vivências negras (diversas das 

minhas) nas atividades que eu frequentava na Psicologia UFF-Niterói. Porém, isso 

não foi suficiente para impedir meu processo depressivo que se estabelecia 

concomitantemente às minhas leituras e vivências acerca dos racismos que eu 

presenciava diariamente na UFF e nas ruas de Niterói.  

Eu não fui o único. Entre os mais diversos motivos, atravessados por 

questões de raça, gênero e classe, eu podia ver eu e meus parentes27 adoecendo, 

sem conseguir frequentar as aulas e socializar entre os colegas, ou frequentando e 

socializando exauridos, sendo reprovados, trancando o curso, com medo de serem 

jubilados, entre muitos outros adoecimentos e acontecimentos cruelmente comuns 

entre pessoas negras na academia. Não à toa, é possível ver surgir uma nova 

proposta de sustentação acadêmica entre aqueles que são constantemente 

esquecidos pelo espaço do Ensino Superior Público. Essa sustentação acadêmica a 

qual me refiro é o conhecido “tripé acadêmico”, que se baseia na tríade Ensino, 

Pesquisa e Extensão. Agora, com a ampliação das ações afirmativas e de pessoas 

negras no ensino superior público é preciso pensar na Permanência, formando o 

quadripé: Ensino, Extensão, Pesquisa e Permanência.              

Este trabalho que escrevo é um, entre tantos, que foram e estão sendo 

produzidos no Brasil com o objetivo de ampliar possibilidades de permanência de 

corporeidades plurais nos espaços acadêmicos, fator esse que não será solucionado 

apenas alterando as realidades cotidianas de ensino na graduação ou na 

pós-graduação. Apesar de ver vários colegas adoecendo pelas marcas do 

epistemicídio em sua formação, bem pior era vê-los adoecer ou sem frequentar a 

universidade pela falta de apoio/sucateamento promovidos pela própria instituição 

e/ou das gestões governamentais, tanto da Universidade quanto das próprias 

cidades em si. Colegas que ficavam com fome ou se alimentavam precariamente 

devido à má gestão e não ampliação do Restaurante Universitário (RU) e o 

sucateamento das condições de serviço dos trabalhadores do RU, como a 

superlotação dos restaurantes. No campus da UFF de Rio das Ostras ouvíamos dos 

27Utilizo esse termo para englobar colegas negras e negros do curso, tendo como referência a forma 
como algumas pessoas indígenas (e alguns imigrantes europeus do Espírito Santo) se tratam para se 
referir à própria comunidade ao utilizarem a lingúa portuguesa. . 



 

estudantes que não existia nem um RU, fator que é imperativo para a permanência 

de vários estudantes empobrecidos monetariamente e que frequentam a 

Universidade. 

Quantos alunos não adoecem e evadem devido às condições de moradia 

estudantil? Pela falta de acesso de qualidade para locomoção dentro e fora da 

Universidade? Pela violência institucional e estrutural das Instituições de Ensino 

Superior (IES) e das cidades como um todo? Por estupros e abusos favorecidos 

pela falta de iluminação e segurança dos campis?  

Se não for imperativo que pensemos a inclusão e permanência de pessoas 

negras, indígenas, com deficiência, mulheres, mães, empobrecidas monetariamente 

dentro da academia em nível estrutural e institucional, por meio da garantia de 

condições básicas, como transporte, moradia, alimentação, seguridade social e afins 

(dentro e fora das IES), para quem servirá a mudança curricular que estamos 

propondo?            

Para quem servirá (?) se a expectativa de vida do meu amigo negro favelado 

não é nem a metade da expectativa de vida do meu amigo branco playboy? Se 

agora,, de acordo com o Atlas da Violência (2024), a chance de uma pessoa negra 

ser assassinada no Brasil é três vezes maior do que uma pessoa não negra 

(brancos, indígenas e asiáticos)?  

Nossas lutas e nossas referências devem SEMPRE ultrapassar os limites 

elitistas intelectuais perpetuados pela secular história das Universidades no Brasil. 

Por isso, tenho pra mim, que as maiores referências que tive acerca das culturas 

negras, buscando alinhar psicologia em seu corte racial, não estavam precisamente 

publicadas em portais de divulgação acadêmica. Fator esse que não diminui, em 

menor ou maior grau, a importância que autoras como Neusa Santos Souza, Virgínia 

Leone Bicudo, Lélia Gonzales, Sueli Carneiro, Maria Aparecida da Silva Bento (Cida 

Bento), Grada Kilomba, Chimamanda Adichie, Angela Yvonne Davis, Maria Beatriz 

Nascimento, Conceição Evaristo, Bárbara Carine Soares Pinheiro, Castiel Vitorino e 

tantas outras mulheres negras intelectuais da academia têm na minha formação. 

Também não afeta a importância que Clóvis Moura, Abdias do Nascimento, Frantz 

Fanon, Achille Mbembe, Lucas Veiga, Milton Santos, Tiganá Santana, Na’im Akbar, 

Wade Nobles, Kabengele Munanga, entre tantos outros homens negros intelectuais 

têm na minha formação. 



 

Até porque, juntamente com as escritas dessas pessoas, eu pude realizar 

diferentes formas de análise do meu cotidiano em formação enquanto um cidadão 

psicólogo negro no Brasil, atravessado por outras diversas identidades.  Cada 

pessoa negra com quem eu me encontrei e formei relações (rápidas ou duradouras) 

na qual podia perceber coisas em comum e singulares que nos atravessavam 

enquanto pessoas negras no Brasil, entre moradores de rua, estudantes 

universitários, professores, mestras e mestres, servidores terceirizados, amizades, 

amores, parentes, nas consultas de preto velho, nas festas, nas favelas, andando 

pela rua, nos bares, etc., cada uma em seus momentos, de suas maneiras, desde 

que posso me lembrar da minha época de criança com meu pai e meus avôs 

(homens negros que são minha ligação de sabedoria negra ancestral cotidiana mais 

íntima), até ontem, fazendo uma noite de música com meu amigo Luiz Guilherme 

Dutra, grande amigo, homem negro, que está presente na minha vida justamente 

pela amizade de nossos pais, dois homens negros, Todes foram e são grandes 

referências para minha formação enquanto Mestre em Psicologia.  

Além das pessoas negras presentes fisicamente no meu cotidiano, aquelas 

como Sabotagem, Mateus Aleluia, o grupo Racionais MC’s, Bob Marley, Negra Li, 

Virgínia Rodrigues, Fela Kuti, Sun Ra, Tim Maia, Jorge Ben, Zeca Pagodinho, Elza 

Ramalho, a Orquestra afro-brasileira, o grupo Olodum, Madame Satan, Gilberto Gil, 

Nina Simone, Victoria Santa Cruz, a banda Sons of Kemet, Cesária Évora, Elisa 

Lucinda, Maria Carolina de Jesus, Lima Barreto, entre outras pessoas negras pelo 

mundo, artistas da música, literatura, artes cênicas, artesanato e afins, também 

foram forte influência na minha formação. 

Nas rodas de capoeira das quais joguei por cinco anos no grupo Beribazu 

(grupo de capoeira do Espírito Santo), junto com meu irmão, e no grupo que joguei 

por uns meses com meu irmão (que não me lembro o nome), no qual eu fui batizado 

de Formiga.  

Minhas referências também estão nos itans, nas histórias de revoltas negras 

no Brasil e no mundo, nos pontos de macumba, nas forças da natureza, nas 

cosmovisões que ouvi em entrevistas de Nego Bispo, nos meus contatos com as 

plantas e com os fungos, com os animais, comigo mesmo. Com as sabedorias 

pindorâmicas de entrevistas com Ailton Krenak, com as chuvas, as pedras, as 

ondas, os ventos, o sol, a lua, as estrelas e os seres cósmicos. Antes dessa vida e 

na próxima. 



 

Mediante pesquisas, trocas textuais e referenciais entre professores e 

colegas, bem como nos resgates de sabedorias ancestrais, eu fui moldando meu 

Trabalho de Conclusão de Curso. Nele, dediquei-me aos estudos do livro “Tornar-se 

Negro: as vivicitudes da identidade do negro brasileiro em ascenção social” (1983), 

de Neusa Santos, entrecruzando o poema “Me gritaron negra!” (1960), de Victoria 

Santa Cruz, para pensar os processos de enegrecimento por meio das sabedorias 

de duas mulheres pretas latinas, uma brasileira e outra peruana. No segundo 

capítulo, embasado (principalmente) por livros e artigos de Lélia Gonzalez, alguns 

capítulos de “Memórias da plantação: Episódios de racismo cotidiano” (2020), de 

Grada Kilomba, e o artigo já citado de Lucas Veiga (2019), reuni depoimentos de 

estudantes negros da Psicologia-UFF Niterói que atestavam o curso de psicologia 

enquanto um espaço majoritariamente silenciador de vozes negras, carente de 

referências negras e análises raciais, com poucos professores para ajudar nesses 

estudos e tendo sua formação acerca dos debates étnico-raciais majoritariamente 

em espaços extracurriculares. Relatos que reconheciam tal qual Grada Kilomba 

(2020) reconheceu a universidade enquanto um espaço de violência contra pessoas 

negras. 

Com base no TCC, cheguei, então, na Pós-graduação da Psicologia-UFF 

Niterói, sob orientação da Professora Doutora Ana Cláudia Lima Monteiro, grande 

parceira de trocas de pensamentos e referências para meus estudos, com a qual 

venho trabalhando junto há mais ou menos 8 ou 9 anos, desde a Iniciação Científica, 

o TCC e agora no Mestrado. Uma mulher cis branca de origem periférica que é uma 

das poucas pessoas brancas da docência do curso que entende a importância dos 

estudos acerca dos debates étnico-raciais e os implementa nas suas referências e 

aulas. 

Aqui, então, chego novamente ao começo do trabalho, no começo da história 

que estou contando, nesse começo-meio-começo que traça as circularidades das 

cosmovisões do meu povo afropindorâmico, que tanto ensinou Nego Bispo. O 

começo de um homem cis negro, com ancestrais africanos, pindorâmicos e italianos, 

que começará a lecionar na graduação do curso de psicologia da Faculdades 

Integradas de Aracruz (FAACZ). Que ajudará no começo ancestral da re-volta, 

resgatando origens africanas e pindorâmicas sistematicamente apagadas nas 

ciências psicológicas, bem como explanando o racismo velado e explícito dessa 

ciência.   



 

Mais uma pessoa negra docente no ensino superior, lugar onde estamos tão 

pouco representadas quantitativamente, cosmovisivamente e epistemologicamente 

no Brasil e em outras tantas regiões do mundo que passaram pelas colonizações 

europeias. Eu sou parte da retomada da consciência psicológica após o desmaio da 

branquitude, o inesperado, a troca rítmica que toca o Rumpi, o Le e o Rum, do 

Agogô, da Cuíca, do Ganzá, do Berimbau e do Caxixi. Trago comigo meus 

ancestrais, nossas sabedorias, nossas alegrias e esperanças, nossas danças, lutas 

e músicas, essas que a Psicologia, a Universidade e as ciências europeias tanto 

lutaram para apagar do meu corpo, mas que, desta vez, não conseguiram e nem 

conseguirão.  

Pela libertação de todo o povo negro e pindorâmico em todas as instâncias 

carcerárias e pseudo-libertárias replicadas nas instituições, estruturas e relações 

civilizatórias!  

 

 



 

3 POSLÚDIO 

 

Antes de começar a escrever esta seção, que se refere às considerações 

finais, um amigo branco, mestre em Ciências Sociais, o qual tenho bastante apreço, 

e que, sempre que pode, ajuda-me nas formalidades da produção acadêmica (e em 

outras coisas da vida), lembrou-me que, além do “blá blá blá” formal da introdução 

às considerações finais, era importante ressaltar que “este trabalho ainda era 

incipiente e precisa de mais pesquisas e blá blá blá”. Eu lhe respondi que entendia a 

formalidade, mas que eu não poderia afirmar isso, pois seria uma falácia. Eu não 

posso afirmar que o que eu acabei de relatar ainda precisa de mais pesquisas para 

se confirmar porque o que não faltam são pesquisas, relatos e comprovações 

científicas do caráter epistemicida, violento, racista, excludente, capacitista, 

eurocentrado e branco que os espaços de saber herdados das colonizações 

européias e norte-americanas possuem (inclusive, quando são os próprios racistas 

que as produzem e as divulgam como verdade). 

Em decorrência dessa conversa, pergunto neste texto: quantas pesquisas a 

mais teremos que fazer para que o que dizemos seja credibilizado 

academicamente?  

Uma pergunta sem resposta. Não precisamente porque seria necessário 

alguma vidência para adivinhar o futuro, mas porque, precisamente, não se trata do 

número de evidências que conseguimos produzir. Se fosse sobre isso, talvez esse 

trabalho nem precisaria existir e o cenário já seria outro há alguns séculos. Mas 

quantas evidências nós já produzimos e o cenário permanece? Eles continuariam 

nos sabotando, escondendo/embranquecendo nossos nomes e nossos corpos, bem 

como nossas evidências.  

Com isso, gostaria de chegar nos dois temas que considero os mais 

importantes das minhas considerações finais para esse trabalho: Ações afirmativas 

e Permanência.    

 Garantir a entrada e permanência de pessoas negras e pindorâmicas nos 

espaços de docência e discência no Ensino Superior são fatores tão importantes 

quanto a necessidade de mudança curricular, voltada para inclusão de saberes 

afropindorâmicos e a desmitificação28 de saberes produzidos pelo eurocentrismo. Na 

28 Aqui faço referência ao conceito de mitificação da realidade que encontrei nos escritos “Ação 
cultural para a liberdade”, de Paulo Freire (1981).  



 

verdade, pelo que observei nos meus anos de formação na Psicologia UFF-Niterói, 

além de não poderem ser diferenciados em maior ou menor grau de importância, 

todos esses fatores aparentam ser intensamente co-dependentes. Isso porque, ao 

mesmo tempo em que eu e outros colegas não brancos (adoecidos ao reencontrar 

diariamente diversas violências raciais nos espaços de formação acadêmica, 

pensando em largar a graduação) buscamos caminhos de traçar nossa formação de 

maneira a centrar nossos saberes ancestrais afropindorâmicos, muitos foram os 

colegas não brancos que centraram suas referências acadêmicas e cotidianas em 

pessoas brancas e européias, falando em francês aquém da compreensão dos 

demais que nada entendiam da língua, ou agindo com violência para com 

professores e colegas negros e abaixando a cabeça para professores e colegas 

brancos. Bem como sei que existem professores não negros, que recorrentemente 

são violentos com professores negros, e se apropriam indevidamente de sabedorias 

pindorâmicas para afirmarem algum tipo de “devir indígena”, quando não, 

afirmarem-se os próprios indígenas.    

Dessa forma, pelo que experienciei em minha formação, assim como uma 

mudança curricular centrada nos saberes afropindorâmicos é extremamente 

importante para a saúde geral da população negra e indígena no país (e aqui 

falamos, também, de Permanência dessas pessoas no Ensino Superior), é 

importantíssimo que essas pessoas ocupem os espaços que lhe são de direito e que 

medidas públicas (antigas e novas) sejam efetivadas para que essas pessoas 

sofram cada vez menos nos espaços acadêmicos, bem como concluam sua 

formação e permaneçam em seus trabalhos, sem precisar se aculturar e se violentar 

para viver em meio à branquitude. 

Quando digo “lugar de direito” não me refiro apenas em um sentido de 

reparação histórica ou reconhecimento histórico de africanos e pindorâmicos 

enquanto povos que construíram saberes antes mesmo de a ciência europeia se 

tornar usurpadora da verdade epistemológica. Digo sobre fazer valer a lei de cotas, 

por exemplo, em concursos públicos para vaga de docência no Ensino Superior, fato 

que não tem acontecido na Psicologia UFF-Niterói, que recentemente abriu cinco 

vagas para professores, dos quais nenhum entrou por cotas raciais, mantendo a 

maioria esmagadora de profissionais brancos no corpo docente, maioria profissional 

que pouco aparenta ter motivação para mudar o status quo eurocêntrico do 

currículo.  



 

Todavia, é importante ressaltar que uma dessas profissionais que foram 

contratadas recentemente para integrar o corpo docente do instituto está 

encarregada de uma disciplina optativa que, na ementa, inclui conceitos formulados 

por intelectuais negras da psicologia brasileira. Isso pode vir a ser um bom sinal, que 

essa professora possa se tornar uma aliada na mudança curricular, mas, com 

certeza, o fato de ela estar ali lecionando sobre isso já sinaliza exatamente o mal 

sinal que a não inclusão de pessoas negras enquanto docentes nesses espaços 

pode representar. Mesmo que se implemente uma nova perspectiva curricular e/ou 

pedagógica, a referência de autoridade e saber dentro da sala de aula não pode 

continuar sendo representada majoritariamente por pessoas brancas. 

Nós não queremos apenas que se incluam nossos saberes nos espaços 

formais de saber, enquanto pessoas brancas mantêm seus espaços de poder. Nós 

queremos que pessoas negras possam estar devidamente representadas enquanto 

maioria nesses espaços, tal qual são maioria da população nacional, e que mais 

pessoas negras possam falar sobre culturas negras dentro das Universidades, 

enquanto docentes, discentes e mestres. 

Ademais, para além da diversidade de referências textuais, epistemológicas e 

corpóreas, é preciso repensar a diversidade nas Universidades, inclusive, quando 

falamos de arquitetura, por exemplo, que tende a imitar modelos arquitetônicos 

europeus e norte americanos (como é o caso de todos os blocos do campus do 

Gragoatá atualmente). É preciso repensar a própria sala de aula e suas disposições 

de carteiras em fila e quadro à frente, com o professor em pé e alunos quietos e 

sentados. É preciso diversificar as metodologias de ensino e de pesquisa. É preciso 

pensar em toda uma “Revolução Diversitária”, para que possamos escapar da prisão 

universalizante que a Universidade apresenta.  

Pela Diversidade! 

   
 

 
 



 

4 REFERÊNCIAS 
 
1 ALBERNAZ, Pablo de Castro; CARVALHO, José Jorge de. Encontro de Saberes: 
por uma universidade antirracista e pluriepistêmica. Horizontes Antropológicos, v. 
28, n. 63, p. 333-358, 2022. 
 
2 ALENCAR, José de. O Guarani. 12 ed. São Paulo: Ática, 1986. 
 
3 _____. Iracema. Hedra, 2006. 
 
4 BENTO, Cida. O pacto da branquitude. Companhia das letras, 2022. 
 
5 BRASIL. Portaria Normativa nº 4, de 6 de abril de 2018. Brasília, DF: Ministério 
do Planejamento, Desenvolvimento e Gestão/Secretaria de Gestão de Pessoas, 
2018. Disponível em: https://legis.sigepe.gov.br/legis/detalhar/14766. Acesso em: 31 
jan. 2025. 
 
6 BESSA RODRIGUES. Sem os Pés no Chão. 2023. Disponível em: 
https://www.youtube.com/playlist?list=OLAK5uy_lAxZqSJq8iQylwM--rzkmmtMKDoH
SDhhk. Acesso 02 fev. 2025. 
 
7 COLETIVO CATARSE. Não existem coincidências, existem confluências - Antônio 
Bispo, na #UPMSCultura. 2015. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=yn7Ba1Xhp6E&t=2s. Acesso em: 31 jan. 2025. 
 
8 CONSELHO FEDERAL DE PSICOLOGIA. Censo da Psicologia – Volume 1. 2022. 
Disponível em: 
https://site.cfp.org.br/wp-content/uploads/2022/12/Censo_psicologia_Vol1-1.pdf. 
Acesso 31 jan. 2025. 
 
9 CORPO FLOR WEBDOC. Webdoc Corpo Flor com Castiel Brasileiro - Arte, 
Sexualidade e Transgressão. 2018. Disponível 
em:https://www.youtube.com/watch?v=Xb8Cvld0JXc. Acesso em: 31 jan. 2025. 
 
10 CRENSHAW, Kimberlé. Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A 
Black Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist 
Politics. University of Chicago Legal Forum, Chicago, p. 139-167, 1989. 
Disponível em: 
https://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1052&context=uclf. 
Acesso em: 31 jan. 2025. 
 
11 CRUZ, Victoria Eugenia Santa. Me Gritaron Negra. 1960. Disponível em:  
https://www.youtube.com/watch?v=RljSb7AyPc0. Acesso 04 de fev. 2025. 
 
12 “ELU”, “amigue” e “bonite”: os termos neutros como forma de inclusão. Revista 
Arco: jornalismo científico e cultural, 12 nov. 2021. UFSM. Disponível em: 
https://www.ufsm.br/midias/arco/pronome-neutro-inclusao#:~:text=E%20quando%20
uma%20pessoa%20n%C3%A3o,ter%20a%20vogal%20tem%C3%A1tica%20substit
u%C3%ADda. Acesso em: 16 mar. 2025. 
 

https://legis.sigepe.gov.br/legis/detalhar/14766
https://www.youtube.com/playlist?list=OLAK5uy_lAxZqSJq8iQylwM--rzkmmtMKDoHSDhhk
https://www.youtube.com/playlist?list=OLAK5uy_lAxZqSJq8iQylwM--rzkmmtMKDoHSDhhk
https://site.cfp.org.br/wp-content/uploads/2022/12/Censo_psicologia_Vol1-1.pdf
https://site.cfp.org.br/wp-content/uploads/2022/12/Censo_psicologia_Vol1-1.pdf
https://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1052&context=uclf
https://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1052&context=uclf


 

13 EVARISTO, Conceição et al. A escrevivência e seus subtextos. Escrevivência: a 
escrita de nós reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo, v. 1, p. 26-46, 2020. 
 
14 FILOSOFANDO CIÊNCIAS HUMANAS EM DEBATE. Olhos Azuis | Documentário 
| Jane Elliott. 2016. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=XUEAgbLIKeQ. Acesso em: 31 jan. 2025. 
 
15 FREIRE, Paulo. Ação cultural para a liberdade. 5ª ed., Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1981. 149 p. 
 
16 G1 BA. Professora impedida de assumir vaga por cota em concurso da UFBA é 
nomeada após determinação da Justiça. G1, 29 out. 2024. Disponível em: 
https://g1.globo.com/ba/bahia/noticia/2024/10/29/professora-impedida-de-assumir-va
ga-por-cota-em-concurso-da-ufba-e-nomeada-apos-determinacao-da-justica.ghtml. 
Acesso 31 jan. 2025. 
 
17 IPEA. Atlas da violência 2024. Brasília, DF: Ipea, 2024. Disponível em: 
https://repositorio.ipea.gov.br/bitstream/11058/14031/12/AtlasViolencia2024.pdf. 
Acesso em: 4 fev. 2025. 
 
 
18 KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 
[S.l.]: Editora Cobogó, 2020. 
 
19 KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã 
yanomami. Editora Companhia das letras, 2019. 
 
20 LANÇADO o estudo: Demografia Médica no Brasil 2023. Faculdade de Medicina 
da USP, São Paulo, 08 fev. 2023. Disponível em: 
https://www.fm.usp.br/fmusp/noticias/lancado-o-estudo-demografia-medica-no-brasil-
2023. Acesso em: 31 jan. 2025. 
 
21 LIMA, Mateus Aleluia Rodrigues. Fogueira doce. Fogueira doce. 2017. 
 
22 LUNA, Luedji . Um Corpo no Mundo. Um Corpo no Mundo. 2017 
 
23 MARTINS, Hildeberto Vieira. As ilusões da cor: sobre raça e assujeitamento 
no Brasil. 2009. Tese de Doutorado. Universidade de São Paulo. 
 
24 MENEZES, Iago. Cerca de 27% da Universidade Federal Fluminense é negra, 
aponta os dados do Núcleo Institucional de Dados Integrados (NIDI). 
AFIDE/UFF, Rio de Janeiro, 8 mai. 2023, Notícias. Disponível em: 
https://afide.uff.br/cerca-de-27-da-universidade-federal-fluminense-e-negra-aponta-o
s-dados-do-nucleo-institucional-de-dados-integrados-nidi/#:~:text=Um%20levantame
nto%20recente%2C%20atrav%C3%A9s%20da,equivale%20a%20aproximadamente
%2019.662%20alunos. Acesso 3 fev. 2025. 
 
25 MBEMBE, Achille. Necropolítica. 2. ed. [S.l.: s.n.], 2018. 
 
26 OLISSAN, José; SÉRGIO, Domingos. Revolta Olodum. [S.l.: s.n.], 1996. 

https://www.youtube.com/watch?v=XUEAgbLIKeQ
https://www.youtube.com/watch?v=XUEAgbLIKeQ
https://g1.globo.com/ba/bahia/noticia/2024/10/29/professora-impedida-de-assumir-vaga-por-cota-em-concurso-da-ufba-e-nomeada-apos-determinacao-da-justica.ghtml
https://g1.globo.com/ba/bahia/noticia/2024/10/29/professora-impedida-de-assumir-vaga-por-cota-em-concurso-da-ufba-e-nomeada-apos-determinacao-da-justica.ghtml
https://g1.globo.com/ba/bahia/noticia/2024/10/29/professora-impedida-de-assumir-vaga-por-cota-em-concurso-da-ufba-e-nomeada-apos-determinacao-da-justica.ghtml
https://repositorio.ipea.gov.br/bitstream/11058/14031/12/AtlasViolencia2024.pdf
https://repositorio.ipea.gov.br/bitstream/11058/14031/12/AtlasViolencia2024.pdf
https://www.fm.usp.br/fmusp/noticias/lancado-o-estudo-demografia-medica-no-brasil-2023
https://www.fm.usp.br/fmusp/noticias/lancado-o-estudo-demografia-medica-no-brasil-2023
https://www.fm.usp.br/fmusp/noticias/lancado-o-estudo-demografia-medica-no-brasil-2023
https://afide.uff.br/cerca-de-27-da-universidade-federal-fluminense-e-negra-aponta-os-dados-do-nucleo-institucional-de-dados-integrados-nidi/#:~:text=Um%20levantamento%20recente%2C%20atrav%C3%A9s%20da,equivale%20a%20aproximadamente%2019.662%20alunos
https://afide.uff.br/cerca-de-27-da-universidade-federal-fluminense-e-negra-aponta-os-dados-do-nucleo-institucional-de-dados-integrados-nidi/#:~:text=Um%20levantamento%20recente%2C%20atrav%C3%A9s%20da,equivale%20a%20aproximadamente%2019.662%20alunos
https://afide.uff.br/cerca-de-27-da-universidade-federal-fluminense-e-negra-aponta-os-dados-do-nucleo-institucional-de-dados-integrados-nidi/#:~:text=Um%20levantamento%20recente%2C%20atrav%C3%A9s%20da,equivale%20a%20aproximadamente%2019.662%20alunos
https://afide.uff.br/cerca-de-27-da-universidade-federal-fluminense-e-negra-aponta-os-dados-do-nucleo-institucional-de-dados-integrados-nidi/#:~:text=Um%20levantamento%20recente%2C%20atrav%C3%A9s%20da,equivale%20a%20aproximadamente%2019.662%20alunos
https://afide.uff.br/cerca-de-27-da-universidade-federal-fluminense-e-negra-aponta-os-dados-do-nucleo-institucional-de-dados-integrados-nidi/#:~:text=Um%20levantamento%20recente%2C%20atrav%C3%A9s%20da,equivale%20a%20aproximadamente%2019.662%20alunos


 

 
27 RACIONAIS MC'S. Negro Drama. Nada como um Dia após o Outro dia. 2002. 
 
28 RACIONAIS MC’S. Jesus Chorou.  Nada como um Dia após o Outro dia. 2002. 
 
29 RACIONAIS MC’S. Capítulo 4, Versículo 3. Sobrevivendo no Inferno. 1997. 
 
30 SABOTAGE. Canão Foi Tão Bom. Sabotage. 2000. 
 
31 SABOTAGE. País da Fome. Sabotage. 2000. 
 
32 SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, Quilombos: modos e significados. 
Brasília, DF: UnB/INCTI, 2015. 
 
33 SANTOS, Tiganá Santana Neves. A cosmologia africana dos Bantu-Kongo 
por Bunseki Fu-Kiau: tradução negra, reflexões e diálogos a partir do Brasil. 2019. 
Tese (Doutorado em Estudos da Tradução) - Faculdade de Filosofia, Letras e 
Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2019. 
doi:10.11606/T.8.2019.tde-30042019-193540. Acesso em: 2022-09-07.  
 
34 SANTOS, Neusa de S. Tornar-se negro: as vicissitudes da identidade do negro 
brasileiro em ascensão social. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1983. 
 
35 SOUTO, Stéfane Silva de Souza. Aquilombar-se: insurgências negras na 
gestão  cultural contemporânea. Salvador: Metamorfose, v.4, n.4, 2020. Disponível 
em:  https://periodicos.ufba.br/index.php/metamorfose/article/view/34426. Acesso 05 
fev. 2025.  
 
36 TRILHA SONORA DO GUETO. Um Pião di Vida Loka. T. $ do Gueto us fraco 
num tem veiz. 2003 
 
37 UFF. Cerca de 27% da Universidade Federal Fluminense é negra, aponta os 
dados do Núcleo Institucional de Dados Integrados (NIDI). 2023. Disponível em: 
https://afide.uff.br/cerca-de-27-da-universidade-federal-fluminense-e-negra-aponta-o
s-dados-do-nucleo-institucional-de-dados-integrados-nidi/. Acesso em: 31 jan. 2025. 
 
38 UM GRITO DE LIBERDADE. Aldeia de Caboclos. 2020. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=HDht1dt3_HY. Acesso em: 03 de fev. 2025. 
 
39 UNIperiferias. Significações da periferia: representações, confluências e 
transgressões. 2019. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=RiKAU5oGgRE. Acesso em: 31 jan. 2025. 
 
40 VEIGA, Lucas Motta. Descolonizando a psicologia: notas para uma Psicologia 
Preta. Fractal: Revista de Psicologia, v. 31, p. 244-248, 2019. 

 

https://afide.uff.br/cerca-de-27-da-universidade-federal-fluminense-e-negra-aponta-os-dados-do-nucleo-institucional-de-dados-integrados-nidi/
https://afide.uff.br/cerca-de-27-da-universidade-federal-fluminense-e-negra-aponta-os-dados-do-nucleo-institucional-de-dados-integrados-nidi/
https://afide.uff.br/cerca-de-27-da-universidade-federal-fluminense-e-negra-aponta-os-dados-do-nucleo-institucional-de-dados-integrados-nidi/
https://www.youtube.com/watch?v=HDht1dt3_HY
https://www.youtube.com/watch?v=RiKAU5oGgRE


 

5 ANEXO 

 

À comissão de heteroidentificação do Concurso Público - 005/2024 - Prefeitura 
Municipal da Serra – Geral 

 

André Araújo Ferreira, brasileiro, solteiro, estudante, psicólogo, inscrito sob o 
Cadastro Nacional de Pessoas Físicas sob o nºxxxxxxxxx, RG nºxxxxxxxx, sob 
inscrição de nº 507299, concorrente à vaga de Psicólogo (30h) através das ações 
afirmativas destinadas às pessoas negras (pretas e pardas) garantidas pelo Edital 
de Abertura Nº 005/2024, de 8 de Julho 2024,  no item 3.10. do referido edital, vem, 
por meio desta, requerer a alteração do resultado preliminar do Procedimento de 
Heteroidentificação do Concurso Público nº 005/2024 da Prefeitura Municipal da 
Serra/ES, no que diz respeito ao resultado preliminar enquanto “Inapto” do 
concorrente inscrito 507299 - André Araújo Ferreira. 

 

A Comissão de Heteroidentificação indeferiu a cota racial ao recorrente sob o 
argumento de que: 

 

“A banca de heteroidentificação, em sua maioria, não confirma a autodeclaração do 
candidato, considerando que o mesmo não apresenta características fenotípicas 
para prosseguir na concorrência das vagas destinadas as pessoas negras.”  

 

Todavia, a decisão merece reforma, pois, como será exposto, o candidato é sim 
autodeclarado e autoidentificado como pardo. 

 

Segundo o item 3.10.12.1. presente no Edital de Abertura Nº 005/2024, de 8 de 
Julho 2024, “Entende-se por fenótipo o conjunto de características físicas do 
indivíduo, predominantemente a cor da pele, a textura do cabelo e os aspectos 
faciais, que, combinados ou não, permitirão validar ou invalidar a autodeclaração.” 

 

Uma vez que o recorrente não falseou seus documentos de inscrição para às vagas 
destinada as pessoas negras do presente edital, a respeitável decisão de 
indeferimento apresentada pela Comissão de Heteroidentificação merece reforma 
devido às características fenotípicas apresentadas pelo recorrente como: pele com 
concentração de melanina e lábios grossos com concentração de melanina, 
características que vão de acordo com o item 3.10.12.2. deste edital quando 
considera que “As características fenotípicas descritas no item anterior são as que 
possibilitam, nas relações sociais, o reconhecimento do indivíduo como negro.” 

 

De acordo com os itens apresentados no referido edital, a cor da pele, a textura do 
cabelo e os aspectos faciais, combinados ou não, possibilitam, nas relações sociais, 



 

o reconhecimento do indivíduo enquanto negro, ao passo que o recorrente afirma se 
autodeclarar, autoidentificar e ter sido reconhecido nas relações sociais como negro 
através das análises pessoais e interpessoais dos fenótipos apresentados pelo 
recorrente.  

O recorrente ainda afirma que, por apresentar documento de foto 3x4 com o cabelo 
curto e ter comparecido à banca de heteroidentificação, também, com os cabelos 
curtos, compreende a dificuldade de análise precisa dos fenótipos requeridos pela 
Comissão de Heteroidentificação, já que não refletem com precisão o caráter 
fenotípico estigmatizado nas populações negras, ao passo que, o recorrente afirma 
poder comprovar através de fotos a característica fenotípica do cabelo, reconhecidas 
nas relações sociais do recorrente, enquanto fenótipo de uma pessoa negra.   

 

O recorrente ainda solicita a reformulação da decisão divulgada pela Comissão de 
Heteroidentificação baseando-se no inciso V do artigo 4º da Lei 12.288, de 20 de 
Julho de 2010, que diz: 

 

Art. 4o  A participação da população negra, em condição de igualdade de 
oportunidade, na vida econômica, social, política e cultural do País será promovida, 
prioritariamente, por meio de: 

 

V - eliminação dos obstáculos históricos, socioculturais e institucionais que impedem 
a representação da diversidade étnica nas esferas pública e privada; 

 

No presente caso, como o recorrente não falseou sua declaração de pardo, bem 
como demonstra características fenotípicas para preencher a vaga ofertada, o 
resultado preliminar, que torna o recorrente inapto a concorrer para a referida vaga, 
vai de encontro com o inciso V da lei citada anteriormente à medida que mantém 
obstáculos históricos, socioculturais e institucionais que impedem a representação 
da diversidade étnica nas esferas pública e privada ao passo que descaracteriza 
uma pessoa negra enquanto pertencente ao seu grupo racial, implicando na 
eliminação de um candidato fenotipicamente pardo para as vagas que lhe são de 
direito. 

 

Ante ao exposto, requer a reapreciação do resultado preliminar de indeferimento do 
recorrente à vaga reservada, na medida que o recorrente reafirma possuir fenótipos 
que o tornam apto para concorrer às vagas reservadas para pessoas negras neste 
certame, reafirmando se autodeclarar, autoidentificar e ter sido reconhecido nas 
relações sociais, através dos fenótipos apresentados pelo recorrente, enquanto uma 
pessoa parda. 

 

Nestes termos, pede e espera deferimento. 

Vitória, Espírito Santo, 28 de novembro de 2024. 



 

 

André Araújo Ferreira. 

 


