
1



2

UNIVERSIDADE FEDERAL FLUMINENSE

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA

ESTUDOS DA SUBJETIVIDADE

ENTRE FRESTAS E FRONTEIRAS: GÊNERO,
INTERSECCIONALIDADE E AS DISPUTAS PELOS

SENTIDOS DE CIDADE.

DÉBORAMATIAS DE SOUSA

NITERÓI, RJ
(Janeiro /2025)



3

DÉBORAMATIAS DE SOUSA

ENTRE FRESTAS E FRONTEIRAS: GÊNERO,
INTERSECCIONALIDADE E AS DISPUTAS PELOS

SENTIDOS DE CIDADE.

Dissertação apresentada ao Programa de
Pós-graduação em Psicologia, da Universidade
Federal Fluminense, como requisito parcial
para obtenção do grau de Mestre em
Psicologia.

Orientador: ANA CABRAL RODRIGUES

NITERÓI, RJ
(Janeiro /2025)



4

UNIVERSIDADE FEDERAL FLUMINENSE

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA

ESTUDOS DA SUBJETIVIDADE

ENTRE FRESTAS E FRONTEIRAS: GÊNERO,
INTERSECCIONALIDADE E AS DISPUTAS PELOS

SENTIDOS DE CIDADE.

DÉBORA MATIAS DE SOUSA

DISSERTAÇÃO APROVADA EM: ____________

_________________________________________

PROFª DRª ANA CABRAL RODRIGUES
UFF

_________________________________________

PROFª DRª FLÁVIA DE SOUSA ARAÚJO
UFAL

_________________________________________

PROFª DRª CARLOS ALBERTO RIBEIRO COSTA
UFF

_________________________________________

PROFº DRº CARLOS EUGÊNIO SOARES
UFF



5

Dedico este ensaio às mulheres que teceram,

com bravura e encantamento, os caminhos que

me permitiram alcançar voos outrora

inimagináveis. À minha mãe, minha bisavó,

minha avó, minhas tias, primas e amigas.



6

AGRADECIMENTOS

Meus mais sinceros agradecimentos à minha mãe Ester, que mesmo distante territorialmente

me forneceu amparo afetivo necessário para prosseguir;

Agradeço ao meu companheiro Daniel, cuja presença foi um alicerce indispensável ao longo

desta jornada. Com carinho, afeto e companheirismo, ele esteve ao meu lado, oferecendo

suporte nos altos e baixos desta trajetória. Sua dedicação, especialmente no apoio emocional

que sempre me forneceu e continua a fornecer, foi fundamental para que eu pudesse concluir

este trabalho, te amo. Axé para nós;

Agradeço aos meus queridos bichinhos [Frida, Bira, Gilberto, Chicó e Velho], que, à sua

maneira única, me ofereceram amor e companheirismo incondicionais, tornando mais leves as

longas jornadas de leitura e escrita desta pesquisa;

À minha querida amiga Maria Caroline, registro meus mais profundos agradecimentos. Nos

momentos mais turbulentos desta trajetória, ela me acolheu com generosidade e esteve sempre

presente, seja para compartilhar o riso ou enxugar as lágrimas. Suas palavras, repletas de

carinho e força, foram verdadeiras injeções de ânimo nos instantes mais desafiadores,

tornando o caminho mais leve e possível. Te amo e te admiro;

Aos meus amigos Isac, Fernando e Thiago, agradeço profundamente pela escuta atenta e pelo

amparo que sempre me ofereceram, mesmo nos encontros e desencontros da vida. Vocês não

apenas estiveram presentes com sua amizade, mas também fomentaram minhas indagações de

pesquisa, contribuindo para enriquecer este caminho com diálogos significativos e inspirações

constantes;

Agradeço profundamente à minha família, especialmente às mulheres que a compõem, cuja

bravura e resistência abriram caminhos para que, hoje, mais uma mulher, vinda da periferia e

filha de uma empregada doméstica, pudesse realizar o sonho de se tornar mestre. Este marco é

fruto de suas lutas, força e inspiração, que sempre carregarei comigo;

Àquele(a) que me protege, me guia e me ampara espiritualmente, receba minha mais sincera e

profunda gratidão;

Agradeço profundamente à minha sogra - dona Fátima, que me acolheu em sua casa durante o

período do mestrado, proporcionando a base necessária para que eu pudesse iniciar e concluir

essa etapa. Sua generosidade e acolhimento foram fundamentais para a realização deste

sonho;

Às pessoas que dedicam parte do seu tempo para me enviar boas energias e solicitar proteção

e amparo em meu favor, expresso minha mais profunda gratidão;



7

Agradeço à minha orientadora Drª Ana Cabral Rodrigues por tecer comigo as possibilidades

que deram vida a esta pesquisa, transformando aquilo que eu acreditava não caber nela no

motor principal do meu modo de investigar. Sou grata por ampliar minha perspectiva, não

apenas sobre as questões de pesquisa, mas também sobre os modos de me enxergar nesse

processo;

Agradeço aos professores (a) Drs. Carlos Eugênio, Carlos Alberto Ribeiro Costa e Flávia

Araújo por aceitarem o convite de me auxiliar nos direcionamentos desta pesquisa. Sua leitura

atenta, combinada com sugestões valiosas, foi essencial para aprimorar os caminhos traçados

ao longo deste trabalho;

Agradeço aos meus colegas do grupo de pesquisa pelas valiosas trocas, seja nos cafés ou nos

encontros online, que foram essenciais para ampliar minhas perspectivas de trabalho e

enriquecer minha visão de mundo de maneiras diversas;

Agradeço à UFF, em especial ao PPPG e ao corpo docente do Mestrado em Psicologia, pela

rica troca de saberes e aprendizado ao longo dessa jornada. Sou grata também pelo trabalho

dos técnicos e terceirizados que estão comprometidos em aprimorar nosso curso e fortalecer

nossa busca pela excelência;

Por fim, agradeço aos meus colegas de classe, com quem, ao longo desta jornada de escrever

a dissertação, construímos uma rede de apoio mútuo essencial, um espaço seguro e acolhedor

para trocas, desabafos e incentivos. Um agradecimento especial a Safira e Júlia, mulheres

inspiradoras com quem tive a honra de estreitar laços graças ao mestrado;



8

Uma flor nasceu na rua!
Passem de longe, bondes, ônibus, rio de aço do tráfego.

Uma flor ainda desbotada
ilude a polícia, rompe o asfalto.

Façam completo silêncio, paralisem os negócios,
garanto que uma flor nasceu.

Carlos Drummond de Andrade, 2012



9

RESUMO

Este trabalho se constitui na intenção de investigar as assimetrias de gênero, raça e classe nas

configurações urbanas brasileiras, entendendo cidade como discurso e arena de disputa

simbólica e material. Metodologicamente, a dissertação articula a teoria materialista da

análise do discurso, com base em Eni P. Orlandi, e a interseccionalidade por Carla Akotirene,

para examinar as formas pelas quais as desigualdades estruturais se manifestam nos espaços

urbanos, impactando de maneira desproporcional as corpas femininas, sobretudo as mulheres

que estão em condições de sobra-vivência. O trabalho está estruturado em três capítulos. O

primeiro oferece uma contextualização histórica da formação das cidades brasileiras a partir

das lentes de gênero e raça, apontando como as marcas coloniais ainda estruturam as

dinâmicas urbanas. O segundo capítulo adota a interseccionalidade como método,

evidenciando os impactos das exclusões urbanas sobre as mulheres e como estas (re)existem,

recriam vida e disputam sentidos nos espaços urbanos. O terceiro capítulo faz uma breve

cartografia das práticas femininas que subvertem as lógicas opressivas nos espaços urbanos,

abordando desde a cultura de frestas até intervenções artísticas, redes de afeto e resistências

cotidianas. O objetivo da pesquisa é destacar como gênero, raça e classe, enquanto categorias

analíticas indissociáveis, são fundamentais para compreender as dinâmicas urbanas e apontar

como cidades se constituem como espaços de exclusão e também de (re)existência.

Conclui-se que, embora as cidades sejam marcadas por projetos excludentes, as corpas

femininas, reconfiguram sentidos urbanos por meio de práticas criativas, insurgentes e

solidárias, abrindo frestas para a construção de futuros mais justos e equitativos.

Palavras chave: cidade, discurso, interseccionalidade, assimetrias, resistência, frestas e

reinvenção de vida.



10

ABSTRACT

This work aims to investigate the asymmetries of gender, race, and class in Brazilian urban

configurations, understanding the city as both discourse and an arena of symbolic and

material disputes. Methodologically, the dissertation integrates Eni P. Orlandi’s materialist

theory of discourse analysis with Carla Akotirene’s interseccionality framework to examine

how structural inequalities manifest in urban spaces, disproportionately impacting women’s

bodies, particularly those living in conditions of sobra-vivência (surplus existence). The work

is structured into three chapters. The first provides a historical contextualization of the

formation of Brazilian cities through the lenses of gender and race, highlighting how colonial

legacies continue to shape urban dynamics. The second chapter adopts interseccionality as a

methodological tool, revealing the impacts of urban exclusions on women and exploring how

they (re)exist, recreate life, and contest meanings in urban spaces. The third chapter offers a

brief cartography of women’s practices that subvert oppressive urban logics, covering themes

such as the culture of cracks (cultura de frestas), artistic interventions, networks of solidarity,

and everyday resistance. The research aims to underscore how gender, race, and class, as

inseparable analytical categories, are fundamental to understanding urban dynamics and

illustrating how cities function as spaces of exclusion and also of (re)existence. The study

concludes that, although cities are marked by exclusionary projects, women’s

bodies—particularly those relegated to the condition of sobra-vivência—reshape urban

meanings through creative, insurgent, and solidaristic practices, opening cracks for the

construction of more equitable and just futures.

Keywords: city, discourse, intersectionality, asymmetries, resistance, cracks, and reinvention

of life.



11

LISTA DE FIGURAS

Figura 1 - Capa da dissertação ………................................................................................... 01

Figura 2 - Conjunto de imagens da cidade do Rio de Janeiro da multiartista Lorrana Melo
…………………………………….........................................................................................13

Figura 3 - Sem título ……………..........................................................................................14

Figura 4 - Imagem A- Colagem das representações das mulheres no curta documental Elas
não podem parar. Imagem B Colagem das representações dos homens no curta documental
Elas não podem parar. .......................................................... ……………………………….17

Figura 5 - Colagem sem título .......................................................... ………………………29

Figura 6 - Colagem produção de fronteiras .......................................................................... 32

Figura 7 - Sem título …………………………….. .............................................................. 56

Figura 8 - Sem título……………………………... .............................................................. 63

Figura 9 - Gráfico das proporções das nomeações das vias públicas da cidade São Paulo tendo
gênero como elemento análitico ……………. ...................................................................... 63

Figura 10 - Sem título…………………… ........................................................................... 64

Figura 11 - Diferença proporcional entre alguns monumentos de São Paulo
............................................................................................................................................... 65

Figura 12 - Monumento do Borba Gato sendo queimado por intermédio do grupo Revolução
Periférica ………………………………………….. .............................................................67

Figura 13 - Colagem As mulheres precisam ficar de olho ....................................................70

Figura 14 - Imagem A - Sujeito cindido. Imagem B - Sujeito projetado …......................... 80

Figura 15 -Sem título ............................................................................................................ 94

Figura 16 - A flor na brecha …………………………….. ..................................................101

Figura 17 - Progressão da Fresta - 1/4 técnica dupla exposição …......................................102

Figura 18 -Progressão da Fresta - 2/4 técnica dupla exposição ........................................ 115

Figura 19 -Progressão da Fresta - 3/4 técnica dupla exposição .........................................126

Figura 20 - Conjunto de imagens da performance de Grada Kilomba O barco .................. 136

Figura 21 -Progressão da Fresta - 4/4 técnica dupla exposição ........................................ 137

Figura 22 - Colagem Atravessando as fronteiras ................................................................ 151



12

Figura 23 -Colagem Festa cotidiana ................................................................................ 152

Figura 24 -Colagem Entre mundos .................................................................................. 153

Figura 25 -Colagem Ocupar é resistir ............................................................................. 154

Figura 26 - Colagem Cidades erguidas sobre águas sagradas ......................................... 155

Figura 27 -Colagem Refazendo mundos ........................................................................ 156

Figura 28 - Colagem Vida nas entrelinhas ..................................................................... 157



13

SUMÁRIO

RESUMO.................................................................................................................................... 9
ABSTRACT..............................................................................................................................10
LISTA DE FIGURAS............................................................................................................... 11
SUMÁRIO................................................................................................................................ 12
1. INTRODUÇÃO.................................................................................................................... 15
Olhos que comem; Pés que correm...........................................................................................30
CAPÍTULO 1 - HERANÇA ESCRAVOCRATA E A FORMAÇÃO DOS DISCURSOS
EXCLUDENTES NAS CIDADES...........................................................................................33
1.1. Socialização e urbanização brasileira sob o olhar das opressões coloniais: Discursos e
disputas de gênero e raça.......................................................................................................... 33
1.2. Cidade enquanto discurso que faz circular sentidos de assimetria entre gênero, raça e
classe......................................................................................................................................... 56
CAPÍTULO 2 - INTERSECCIONALIDADE E CULTURA DE FRESTAS: CIDADE COMO
ESPAÇO DE DISPUTA............................................................................................................71
2.1 Interseccionalidade como metodologia para pensar cidade................................................72
2.1.1 - A invenção do/a outro/a como antagonista ao ideal civilizatório: pensando Outridade a
partir do conceito de interseccionalidade..................................................................................78
2.1.2 - “A outra” - A mulher branca como avesso do homem branco...................................... 87
2.1.3 A mulher negra não existe?..............................................................................................88
2.1.4 cidade, discurso e interseccionalidade............................................................................. 90
2.2 - “A gente combinamos de não morrer”: Apontando a polissemia como uma inflexão nos
discursos hegemônicos..............................................................................................................94
3 - CIDADES INTERSECCIONAIS E AS POLÍTICAS DAS SUTILEZAS MULHERIS
COMO MODO DE REEXISTIR NA CIDADE.....................................................................102
3.1 - Feminismo descolonial, feminismo territorial e feminismo de base comunitária e
indigena: abertura de frestas................................................................................................... 102
3.1.2 - Outras frestas se abrem: urbanismo e geografia feminista descolonial como uma crítica
ao urbanismo capitalista neoliberal......................................................................................... 115
3.1.3 - Intervenção urbana feminina: expansão das frestas.....................................................126
3.1.4 - Políticas das sutilezas: nossas rasteiras cotidianas que enfrestam...............................136
3.2 - Fragmentos das frestas — narrativas do cotidiano;........................................................150



14

Figura 2 - conjunto de imagens da cidade do Rio de Janeiro da multiartista Lorrana Melo. Fonte: Fotos de A à L
são da Lorrana Melo (sem data).



15

Figura 3 - sem título. Foto de Lorrana Melo



16

1. INTRODUÇÃO

A palavra "introdução", que deriva do termo “introduce” – uma combinação de “in-”

(que significa “para dentro”) e “ducere” (“conduzir” ou “levar”) – sugere, por meio de sua

etimologia, que a função deste espaço é conduzir o leitor para dentro deste trabalho. Assim,

surge a questão: o que é este trabalho? Seria o conteúdo encontrado nestas e nas páginas

seguintes, as quais deveriam apresentar de forma coerente os resultados obtidos ao longo

desses dois anos de pesquisa? Mas e o que ficou de fora, também faz parte do trabalho? E a

nossa experiência, cabe nas formatações da ABNT? Ou isso é conteúdo para outro espaço?

Embora não pretendamos definir rigidamente o que é ou não pesquisa, sustentamos a

ideia de que ela nasce de uma força – seja desejo, incômodo ou inquietação – suficientemente

intensa para que enfrentemos as batalhas que se travam quando a escrita começa a ganhar

forma. Sabemos também que a pesquisa é tanto o que se escolhe incluir quanto aquilo que

deliberadamente se deixa de fora, compondo-a por outras grafias. Dado, porém, que a

pesquisa acadêmica – ou ao menos grande parte dela – se materializa na escrita, nos parece

justo que esse seja o caminho de entrada.

As linhas de escrevivência, tecidas de ferro e sangue por Conceição Evaristo1 (2016),

afirmam que “escrever é uma maneira de sangrar” (p.97), e essas palavras nos parecem

extremamente honestas para descrever o processo de escrita e, eu diria, também o de pesquisa,

se é que essa fronteira ainda se mantém visível. Escrever estas e as próximas páginas só foi

possível mediante as intersecções entre desejo, incômodo e questionamento e, talvez por isso,

às vezes surgia como um cavalo indomável e às vezes como um lago sereno convidativo e

acolhedor.

Escrever e pesquisar não foram atos esculpidos de forma linear. Foi, antes disso, um

exercício de flanar por uma cidade desconhecida, de surpreender-se com ruas sem saída, com

as ladeiras íngremes e cansativas, com os becos amedrontadores e, sobretudo, ato de

perder-se. Os passos dados ora pavimentaram ruas, ora permitiram que a terra vermelha e os

rios outrora soterrados emergissem, para que numa manifestação de maior sanidade,

esburacasse os lisos pavimentos.

No livro borderlands la frontera the new mestiza (2016), Glória E. Anzaldua, diz que

Si consigo construir bien el esqueleto, entonces añadirle
carne no conlleva demasiadas dificultades. El problema
es que a menudo los huesos no existen antes de la carne,

1 Optamos por utilizar o primeiro nome e o sobrenome das autoras neste trabalho como forma de destacar suas
contribuições e como estratégia para evitar que sejam confundidas com autores masculinos.



17

sino que están moldeados tras discernir una vaga y
amplia sombra de su forma o tras descubrirla durante los
estadios primeros, medios y finales de la escritura.
(Anzaldua, 2016 p.120)

Essa leitura, mesmo sendo um dos últimos encontros que tive nesse percurso, se apresenta a

partir de uma importância primeira. Anzaldúa (2016) elucubra que, se ela conseguisse

estruturar o “esqueleto” do seu trabalho, com ossos fortes nos seus devidos lugares, preencher

o conteúdo seria talvez, uma tarefa mais fácil. Todavia “los huesos no existen antes de la

carne”, eles são, antes disso, formados inter-relacionalmente, diluídos um no outro e

dependentes mútuos. De igual forma, a estrutura da pesquisa é algo que se constitui no início,

no meio e ao final dela, com repetidas quebras e reformas.

Este trabalho é, portanto, uma teia de muitos caminhos entrelaçados. Ele se constrói

nas memórias de uma menina que, ainda muito jovem, intuiu que seu modo de ocupar a rua

era radicalmente diferente do de seus irmãos. Também se desenha no corpo de uma

adolescente que, mesmo adotando inúmeros métodos de proteção para manter à distância

aqueles que cruzavam os limites do respeito, nunca se sentiu plenamente segura. E ganha

força na voz de uma mulher que carrega consigo as vozes de suas ancestrais – num coro que

reivindica não apenas o direito à cidade, mas, sobretudo, o direito à vida e à justiça social.

Kern (2021) em seu livro Cidade feminista: A luta pelo espaço em um mundo

desenhado por homens começa narrando que ela e seu irmão (Josh) foram criados em uma

cidade no suburbio do Canadá, mas assim que conseguiram, mudaram ambos para Toronto,

Kern (2021), todavia apresenta que:
nossas experiências de vida da cidade foram muito
diferentes. Duvido que Josh já tenha precisado voltar
para casa segurando as chaves na mão ou sido
empurrado por tomar muito espaço por causa de um
carrinho de bebê. Uma vez que temos a mesma cor de
pele, religião, talentos, histórico escolar e boa parte do
nosso DNA, devo concluir que gênero seja a grande
diferença (p.14)

Compreender que existem distintas cidades em disputa foi o que me levou ao meu

primeiro trabalho sobre esse tema e, entender que, para os desejos colonizadores – que se

alimentam de lágrimas e submissão – o sorriso é subversão tornou-se a faísca que me

impulsiona a seguir adiante. Após meu primeiro trabalho no tema [a monografia], construí,

em conjunto com outras mulheres de diversas regiões do Brasil, um curta documental

intitulado “Elas não podem parar” (2021). Esse título se deve a um pensamento da autora,

professora, artista e ativista antirracista norte americana bell hooks que diz “nas cidades as



18

mulheres não têm território ao ar livre para ocupar. Eles devem estar infinitamente em

movimento ou em locais fechados. Elas devem ter um destino. Eles não podem se demorar ou

ficar” (bell hooks, 2019 p. 143).

Relatar os trabalhos realizados “fora” da dissertação, ou seja, os que ocorreram antes

do “início formal da pesquisa”, parece essencial, pois questões fundamentais desta pesquisa,

se cunharam nos entraves dessas produções. O título do curta documental, por exemplo,

surgiu e se redefiniu conforme nós, mulheres produtoras do trabalho, transformávamos nosso

olhar sobre cidade. A princípio, nossa percepção da cidade estava associada à ideia de um

grande símbolo fálico, um espaço que reduz as possibilidades de segurança e autonomia das

mulheres, invadindo os limites de seus corpos e gerando desconforto e insegurança (figura 4 -

imagens A e B).

Contudo, a intervenção de um monitor que questionou “onde estava o conflito” foi

uma ruptura que ampliou nossa compreensão. Esse questionamento instigou uma gênese de

pensamento que busca ir além da denúncia e do mapeamento de problemas, percebendo com

isso, a importância de criar espaços e narrativas que descentralizassem o olhar masculino e se

direcionasse a observar como as mulheres estão constantemente reinventando a vida urbana,

tecendo redes para reexistirem mediante às estruturas que limitam suas corpas e criando

alternativas de vida, mesmo mediante as condições mais adversas.

figura 4: Imagem A: Colagem das
representações das mulheres no curta
documental “Elas não podem parar”.
Fonte: Elaborado pela autora (2022)

Figura 4: Imagem B: Colagem das
representações dos homens no curta
documental “Elas não podem parar. Fonte:
Elaborado pela autora (2022)

Após algum tempo desde as produções mencionadas, me [re]aproximo delas neste

processo de escrita, me deparando com os restos e com os novos, abrindo espaço para o que



19

não fora possível ver/dizer antes, compreendendo que a escrita é em si um processo lacunar,

que sempre deixará algo a dizer e o que já fora dito sempre poderá ser dito de outra maneira.

Assim, pelas palavras de Anzaldua (2016), aponto que “Este producto casi terminado me

parece un ensamblaje, un collage, un trabajo de chaquira con diferentes motivos y un núcleo

central que a veces aparece y otras desaparece en una danza loca” (p. 121)

O núcleo central deste trabalho consiste em apontar as assimetrias que permeiam

gênero, raça e classe na formação social do Brasil, destacando como as configurações urbanas

– tanto físicas quanto simbólicas – atuam como reprodutoras e agentes dessas desigualdades e

violências. Em especial, busca-se evidenciar como esses processos impactam de maneira

desproporcional as corpas femininas, que, em suas diversas intersecções e emaranhamentos

identitários, são frequentemente alvos de projetos e processos de marginalização.

A partir desse núcleo central, muitas montagens tomaram forma e inúmeras

remontagens foram necessárias. Como afirma Anzaldúa (2016), “Todo esto posee mente

propia, que se escapa de mí e insiste en juntar las piezas de su propio puzle, con una mínima

guía de mi voluntad” (p. 121). Nesse movimento contínuo de reconfigurações, emergiram as

questões centrais desta pesquisa: Como as desigualdades de gênero, raça e classe se

entrelaçam nas configurações urbanas brasileiras, entendendo a cidade como um discurso? E

de que maneira as mulheres, particularmente aquelas em condições de sobra-vivência2,

resistem, recriam vida nas frestas e disputam os sentidos atribuídos de cidade?

A parte das questões apresentadas, apoiamo-nos em duas abordagens metodológicas

principais. A primeira é a teoria materialista da análise do discurso, fundamentada pela

linguista, pesquisadora e professora Drª Eni P. Orlandi (2005), que nos permite examinar

como as relações de poder, as ideologias e as desigualdades sociais se manifestam e se

consolidam nos discursos. Utilizamos seu conceito de “discurso” a partir da intersecção entre

a formação social brasileira e as construções simbólicas e físicas das cidades. A partir dessa

base, seguimos com os conceitos de paráfrase e polissemia assumindo-os como ferramentas

analiticas para pensar nas manutenções dos sentidos excludentes (paráfrase) – principalmente

os coloniais –, e a abertura para novos sentidos (polissemia), a partir dos deslocamentos

produzidos pelas mulheres.

A análise do discurso foi escolhida como método analítico deste trabalho após um

longo e angustiante processo de reflexão, no qual, a pergunta que me inquietava era: “Como

eu entraria pela cidade?”. Essa questão me conduzia a um exercício constante de convocar

minhas inquietações sob um paradigma que pudesse acolher a complexidade do tema, assim,

2 Termo usado a partir da fala do Luiz Antonio Simas para o canal Casa de Cultura do Parque (2020).



20

antes de assumir a cidade pela via das discursividades, considerei outras possibilidades

analíticas, como a ideia de corporeidade e a construção de personagens, no entanto, enfrentei

dificuldades teóricas e, sobretudo, desejantes para avançar por essas abordagens.

Foram, sobretudo, nas trocas coletivas, especialmente aquelas que ocorreram fora dos

espaços acadêmicos – em conversas informais, encontros com amigas e experiências

cotidianas – que me deparei com o signo discurso. A escolha se deu, sobretudo, porque ao

tomar a cidade como um espaço de discursividade, podemos dar passagem para as múltiplas

vozes, tensões, silenciamentos, narrativas e histórias que a compõem.

A segunda abordagem é a teoria da interseccionalidade, especialmente conforme

trabalhada por Carla Akotirene (2019). A interseccionalidade nos oferece uma visão crítica

das matrizes opressões de gênero, raça e classe, revelando as dinâmicas interligadas e

indissociáveis, que marcam as experiências de mulheres nas cidades brasileiras. Essa teoria é

central para compreender como as múltiplas camadas identitárias interagem e intensificam as

desigualdades, tornando-se, assim, um instrumento essencial para examinar as violências e

exclusões urbanas enfrentadas por mulheres, sobretudo, as que estão em condição de

sobra-vivência.

Embora desde o início deste trabalho tenhamos assumido uma perspectiva

interseccional para analisar os elementos em questão, é apenas no segundo capítulo que essa

teoria passa a comparecer na própria constituição do método. Nesse ponto, ela deixa de ser

apenas uma composição teórica e passa a orientar de forma estruturante a condução da

análise, fazendo valer que “a cidade é a dura expressão socioespacial do pacto sociopolítico

excludente, segregador, patriarcal, machista e racista historicamente hegemônico - e que se

renova, sobretudo, na sobrevivência da estrutura fundiária do país escravocrata” (Fernandes,

2023, p. 7)

Outros importantes companheiros de jornada nesta pesquisa foram a caosgrafia

(Araújo, F.; Cabral, A.; Araújo, F. et al., 2016), a cultura de frestas (Simas, 2019). A

caosgrafia, é um [não] método que constrói, desconstrói e reconstrói minhas formas de olhar

para as questões-problemas investigadas. Ela me permitiu tramar a escrita como um território

de criação, oferecendo caminhos para compreender a cidade como uma arena de constantes

disputas discursivas. Utilizando-se desse modo instrumentalizador de olhar, adentro a cidade

não como uma observadora que está alheia/fora –retirada– do “objeto” de pesquisa, mas como

alguém que está nos emaranhados das tessituras desse “modo “caótico” de composição de

grafias enquanto potência a criação de discursos” (Araújo, F. Cabral, A., Araújo, F. et. al,

2016, p.1).



21

A caosgrafia, como modo de adentrar as arenas discursivas das disputas do signo

cidade, foi-me apresentada por minha orientadora, Drª Ana Cabral a qual em composição com

um extenso grupo de outras pesquisadoras e pesquisadores cunhou o termo/teoria, sendo este

próprio edificado através das intersecções discursivas entre ciência, arte e filosofia. Essa

apresenta-me a caosgrafia como um campo de disputas e reitera a importância de se perceber

desta maneira para que não tomemos como absoluto um saber-cidade, mas que podemos fazer

escuta dos dizeres que são como um “jogo de linguagem [..] indissociavelmente produtor e

produto dos processos de produção de cidade” (Araújo, F. Cabral, A., Araújo, F. et. al, 2016,

p.4). O que, desse modo, rasura o artigo “a” que possa comparecer em nossos escritos ao

versarem sobre a cidade, despojando-nos, pois, do desejo de fazê-la comparecer como ideia

idêntica a si própria ou realidade a ser decifrada.

Ainda a partir do trabalho da professora Drª Ana Cabral, todavia, agora o trabalho

intitulado “Por entre ratos e andorinhas: Burburinhos e garatujas de uma experiência de

montagem no limiar das palavras cidade e subjetividade” (2013) pude compreender a escrita

como um exercício de montagem. Cabral (2013), a partir da teoria benjaminiana, esclarece

que a criação não é linear, mas fragmentária, como um mosaico construído a partir de

estilhaços. A escritora é aquela que flana pelas palavras e recolhe fragmentos de sentido, para

então montar, articular pedaços do vivido e do imaginado, do esquecido e do lembrado, em

um arranjo que não apaga suas fissuras, mas as expõe como parte constitutiva do processo.

A montagem assim, rompe com a ilusão de continuidade e desvela o texto como um

campo de tensões, onde as partes - menos como peças e mais como estilhaços - dialogam e

colidem, produzindo significados que escapam ao controle do autor. É lugar onde o leitor é

compositor, pois a montagem como gesto poético e político, subvertendo a lógica da

totalidade, convida o leitor a habitar nas brechas, a transitar pelas lacunas e a reconstruir, do

seu modo, novas formas possíveis.

Neste trabalho, os dogmas acadêmicos e as possibilidades criativas disputaram

território em muitos momentos e ainda, enquanto escrevo essas palavras, a pergunta “isso é

trabalho acadêmico?” ressoa em meus ouvidos. A montagem e a criatividade foram

ferramentas que fui ousando deixar emergir – ainda que muitas vezes sufocada pelo medo e

pelos cânones acadêmicos – através de uma rede, fiada, sobretudo, por mulheres, que nos

entraves dessa batalha, forneceram armas e escudos para suportar as lutas.

Neste trabalho, a montagem se apresenta, acima de tudo, como um modo de pensar e

de olhar para as questões que emergem ao longo da pesquisa. É uma forma de romper com a

totalidade da palavra, permitindo dizer de outras maneiras – com imagens, com silêncios, com



22

pausas –. Dessa forma, este trabalho se constrói nas frestas entre a rigidez do método e a

fluidez da criação, navegando na tensão entre “obedecer e subverter”, buscando convocar a

escrita e a pesquisa acadêmica para funções que nos chegam urgentes em sua ética, estética e

política de produção do conhecimento .

Outra teoria que desempenhou um papel significativo neste trabalho é a cultura de

frestas, desenvolvida pelo escritor, professor, historiador, compositor brasileiro e babalaô no

culto de Ifá, Luiz Antônio Simas. Esse conceito compreende o processo de socialização

brasileira como a construção de um “muro”, simbolizando as barreiras e exclusões impostas

pelos projetos civilizatórios eurocentrados. As frestas, por sua vez, representam as rachaduras

provocadas pelos povos dissidentes, que inscrevem suas existências, práticas e saberes nas

brechas desse muro. Para Simas (2019), a cidade é um campo de disputa constante, onde as

culturas de rua emergem como forças insurgentes, resistindo às tentativas de homogeneização

e totalização.

Ao utilizarmos a cultura de frestas para análise urbana, pretendemos identificar

espaços e práticas físicas e simbólicas que revogam e recriam os sentidos de cidade,

disputando-o. Essa perspectiva dialoga diretamente com o conceito de polissemia analisado

neste trabalho a partir da teoria de Eni P. Orlandi (2005). As frestas são espaços onde os

sentidos fixados – ou paráfrases – das cidades coloniais são desestabilizados, permitindo a

emergência de novos significados e práticas. Ao abrir e ocupar essas brechas, as culturas

dissidentes resistem às imposições e fazendo comparecer territórios simbólicos de existência

e reexistência.

Neste trabalho, a cidade é compreendida como um campo de disputa entre a

estabilização de sentidos e a emergência de novos significados. As paráfrases citadinas são

analisadas a partir do processo civilizatório brasileiro, que constantemente busca a

estabilização de uma cultura eurocêntrica. Essa estabilização, alicerçada em práticas de

genocídio e epistemicídio, opera como um mecanismo homogenizador. Trata-se da formação

de um “muro”, uma estrutura simbólica que, sustentada pelo ideal de ego branco, impõe a

necessidade de toda a sociedade medir-se por seus parâmetros.

Entretanto, reconhecendo que “discurso é a tensão entre o mesmo e o diferente”

(Orlandi, 2005), é na criação de novos sentidos que o discurso se mantém vivo. A vitalidade

do discurso depende de sua capacidade de escapar à fixação, a estabilização e de romper com

as totalidades3. É nesse contexto que as polissemias adquirem centralidade neste trabalho:

3 Utilizo "totalidade" como sinônimo de um movimento que busca se impor como hegemônico, fazendo alusão a
um muro que, em sua concretude, separa e segrega.



23

compreendemo-las como formas de resistir e subverter, como estratégias discursivas que

desestabilizam sentidos fixados e abrem brechas para novos significados.

Compreendemos que esse movimento de ruptura dialoga com o conceito de cultura de

frestas, que oferece uma chave para olhar os “esburacamentos” produzidos pelas populações

relegadas à sobra-vivência. Mulheres, povos racializados e marginalizados inscrevem suas

0práticas, saberes e modos de viver nas brechas do tecido social e urbano. Ao desafiar as

tentativas neoliberais e coloniais de totalização da cidade, essas populações constroem novos

territórios de existência e novas formas de dizer-cidade.

Neste trabalho, a aproximação entre os conceitos de polissemia e cultura de frestas

busca iluminar as tensões criativas que emergem nas margens e as formas de vida que se

reinventam nas brechas. Nosso foco recai sobre a experiência das mulheres, cujas existências,

desenhadas por fios interseccionais, “partilham da experiência de ser um corpo estranho,

indesejado, invadido e apto a ser cerceado ou limitado” (Berth, 2023, p. 138).

Reconhecemos que as mulheres não constituem o único grupo social a experimentar

os efeitos das exclusões nas cidades. Contudo, esta pesquisa está alinhada a outras

investigações que buscam compreender e enfrentar a violência de gênero e o feminicídio no

Brasil, bem como, se constitui dos incômodos de uma corpa pesquisadora feminina. As

cidades, nesse contexto, é locus de múltiplas formas de opressão que estruturam as relações

de poder desiguais, como destaca Berth (2023, p. 144), “falar em cidades para minorias

sociais [...] é falar de violência”.

Essa violência, compreendida aqui como uma linguagem do poder, se inscreve nas

relações políticas, culturais, objetivas e subjetivas que organizam a sociedade. Ela não é

apenas um efeito colateral das desigualdades, mas um dispositivo central no controle e na

exclusão de corpos considerados desviantes ou indesejados. Nossa aposta de trabalho

compreende que a linguagem de poder, que separa humanos e não humanos – num grau

evolutivo no qual o ápice da evolução humana é o homem branco europeu – se constitui no

Brasil a partir do marco da invasão colonial, assim tomamos a colonização como um ponto de

partida para pensar as violências porque
(...) não podemos subestimar a informação de que o
colonialismo manteve uma lógica de exploração que não
funcionou somente por meio da opressão física, mas
também através de um processo linguístico, simbólico e
discursivo (Santos, 2020, p.54).

Essa lógica de exploração manifesta-se, entre outros aspectos, por meio dos signos

impostos pelo próprio processo do colonialismo europeu. O processo de Outridade – marcado



24

por raça, classe e gênero –, construiu os meios para “justificar” a dominação.

Simultaneamente, ao criar esses signos e seus significados, forjou também o “branco, cristão,

civilizado, heterossexual e burguês” (Santos, 2020, p. 61) como o modelo ideal de

humanidade. Esse sujeito colonizador, colocado acima da linha do humano, é apresentado não

apenas como norma, mas como a única forma legítima de existência. Ele se torna o parâmetro

universal ao qual todos os outros corpos, culturas e subjetividades devem aspirar, enquanto

aqueles que não se conformam a esse modelo são relegados à condição de subalternidade ou

desumanização.

Usamos Outridade, através da obra de Grada Kilomba Memórias da Plantação:

Episódios de Racismo Cotidiano (2019). O termo trata-se do processo de construção de um

“outro” como diferente, inferior ou estrangeiro, marcado pela exclusão e pela objetificação.

Esse processo é uma ferramenta de poder usada para justificar desigualdades e opressões,

especialmente nas relações raciais, de gênero e coloniais.

Kilomba (2019) explora como a Outridade é um mecanismo discursivo que

desumaniza e exclui, ao reduzir grupos ou indivíduos a estereótipos ou representações fixas.

Nesse contexto, o “outro” não é visto como sujeito pleno, mas como uma construção

fabricada pelo olhar de quem detém o poder. É um ato de negação da humanidade, que

transforma a diferença em hierarquia.

Este estudo aponta que as cidades brasileiras se sustentam em discursos racistas,

sexistas, euro-patriarcais, capacitistas, colonizadores e excludentes, voltados a silenciar e

marginalizar as maiorias minorizadas, sobretudo, as mulheres. Tais discursos buscam se

consolidar como hegemônicos por meio de paráfrases que estabilizam e reiteram

desigualdades. Observamos que nossa formação histórica e os sentidos forjados na

constituição social do Brasil continuam a produzir hierarquizações urbanas excludentes. Essa

dinâmica evidencia que os corpos que não se enquadram nesses ideais normativos são

relegados à posição de "outros", a quem a humanidade é negada ou atribuída de forma

limitada, uma desumanização que privilegia o homem branco, cisgênero, burguês e

“civilizado”, como argumenta o Profº Dr. Gabriel Santos (2020).

Essas hierarquizações, carregadas de sentidos históricos, parecem privar os corpos

femininos, em toda a sua diversidade, da possibilidade de caminhar com tranquilidade pelas

cidades. No curta documental Sob constante ameaça (2018), uma das personagens relata que,

para fazer seu trajeto “tranquilamente” a mesma anda sempre com a mão fechada e com a

chave na mão, pronta para reagir a qualquer eventualidade. Jessica Valenti, em seu livro

Objeto Sexual: Memórias de uma Feminista (2018), reforça que “o pior abuso em si era a



25

aterradora compreensão do que significava ser do sexo feminino: não era uma questão de se

algo ruim aconteceria, mas de quando e de quão ruim seria” (p. 21).

Os discursos que circulam na arena urbana estão impregnados de sentidos históricos

que nos antecedem, construídos a partir do ideal do corpo branco burguês como norma

universal. Essa lógica discursiva opera camadas sobrepostas de vulnerabilização, estruturando

desigualdades que se manifestam nos corpos, nos espaços e nas subjetividades. Como nos

lembra Lélia Gonzalez (2020), “a eficácia do discurso ideológico é dada pela sua

internalização por parte dos atores (tanto os beneficiários quanto os prejudicados), que o

reproduzem em sua consciência e em seu comportamento imediato” (p. 28).

Esse discurso, como explicita Gonzalez (2020), é o do colonizador, responsável por

dividir racial e sexualmente as formações subjetivas e sociais. Ele se perpetua, dentre outras

coisas, por meio da divisão racial e sexista do trabalho, do empobrecimento sistemático das

populações negras, da construção de estereótipos sobre corpos não brancos ou atípicos, do

racismo ambiental e da divisão racial dos espaços urbanos. No centro dessa estrutura de

opressão, as mulheres negras, apontadas por Gonzalez (2020), representam o oposto do ideal

universalizante do homem branco: elas não são nem homens nem brancas, distanciando-se do

que Neusa Santos Souza (1983) conceitua como o ideal de ego branco. Esse ideal subjetiva os

sujeitos no Ocidente, e quanto maior a distância – simbólica ou material – de tal padrão,

maior é a carga de sofrimento e exclusão imposta a esses corpos.

No entanto, ao trazermos a análise interseccional para o centro deste estudo, buscamos

mais do que revelar as violências e exclusões, físicas e simbólicas, que marcam a experiência

das mulheres na cidade. Nossa proposta é também, deixar aparecer as formas inventivas com

que essas mulheres resistem, reeditam e recriam vida nos espaços urbanos.

Assim, no cruzamento entre a polissemia e a cultura de frestas, encontramos um

campo fértil para pensar as disputas de sentidos e as resistências cotidianas que ressignificam

o espaço urbano. É nas frestas – nas práticas e saberes que escapam às tentativas de controle e

totalização – que as mulheres criam territórios de insurgência e possibilidade, afirmando a

vida mesmo em meio às imposições de morte. Desta forma, esse trabalho, não é apenas uma

análise da violência que marca a experiência das mulheres nas cidades, mas também uma

celebração das estratégias criativas e políticas que elas mobilizam para resistir, existir e

reinventar os sentidos da cidade e de si mesmas.

Desta forma, propomos, como hipótese, que as cidades brasileiras, enquanto

manifestações de um projeto civilizatório eurocêntrico e colonial, perpetuam desigualdades

estruturais que impactam desproporcionalmente as mulheres, operando de formas específicas



26

conforme seus traços identitários. No entanto, essas mesmas cidades também se configuram

como territórios de vida e reexistência. Nas frestas que encontram ou criam, as mulheres

subvertem os sentidos hegemônicos, disputam a cidade, reinventam a vida e encantam as ruas.

O objetivo desta pesquisa é destacar uma matriz comum às cidades brasileiras, que se

constroem como discursos hegemônicos alinhados às ideologias racistas, sexistas e

colonialistas, buscando compreender cidade enquanto um signo em constante disputa, onde,

nas frestas urbanas, as mulheres – sobretudo as que são mais amplamente atravessadas por

exclusões – produzem, por práticas cotidianas tecnologias de cuidado compartilhadas, criando

sentidos capazes de sustentar suas existências e reinventar formas de vida.

Para tanto, temos como objetivos específicos: (a) Oferecer subsidios analiticos para

podermos contextualizar processos deformação de cidades brasileiras sobre a perspectiva

racializada e generificada; (b) construir algumas vias de compreensão de como os processos

históricos de colonização moldaram as configurações urbanas e discursivas que perpetuam

violências contra corpos femininos e racializados; (c) Apresentar a concepção de discurso

para Eni P. Orlandi e explicitar os conceitos de polissemias e paráfrases de modo a subsidiar

uma leitura de cidade através dos embates discursivos; (d) Contribuir para o reconhecimento

de gênero e raça como categorias fundamentais e indissociáveis de análise urbana; (e)

Localizar a importância dos estudos das políticas de subjetivação e das políticas urbanas pelo

viés analítico de gênero em suas interseccionalidades; (f) Investigar as práticas de resistência

e reinvenção das mulheres nos espaços urbanos, com foco nas culturas de frestas e nas tensões

criativas que emergem nas margens das cidades. (g) Apresentar algumas frestas abertas por

mulheres4 nos discursos hegemônicos, evidenciando suas práticas de resistência e subversão

como uma disputa polissemica pela construção dos sentidos de cidade.

Com isso, estruturamos este trabalho com a seguinte divisão: no primeiro capítulo,

apresentamos uma breve contextualização sobre a formação de um modelo hegemônico das

cidades brasileiras, adotando uma perspectiva racializada e generificada do espaço urbano

como movimento de problematização desse modelo em sua violência . Para tanto, dialogamos

principalmente com Abdias Nascimento5, especialmente por meio de sua obra O Genocídio

do Negro Brasileiro: Processo de um Racismo Mascarado (1978), além de Lilia Moritz

5 Ao escrever esse capítulo, ainda não tínhamos nos aproximado dos debates da mestiçagem brasileira e nem a
perspectiva da consciência mestiça Gloria Anzaldúa (2005). Optamos, tendo em vista a complexidade que se dá
a temática, por trabalhá-la mais profundamente em pesquisas futuras, analisando o processo de sociabilização
brasileira a partir da mestiçagem.

4 Inspirada no trabalho de Luiz Antônio Simas (2016) sobre a cultura das frestas, direciono meu enfoque para as
experiências das mulheres, especialmente as negras, indígenas, empobrecidas e periféricas, e reflito sobre como
suas práticas — tanto as organizadas em lutas quanto as cotidianas, muitas vezes vistas como triviais —
disputam e reconfiguram os sentidos de vida e de cidade.



27

Schwarcz e Heloisa Murgel Starling, com Brasil: Uma Biografia – Com Novo Pós-Escrito

(2015). Também neste capítulo, introduzimos a concepção de discurso segundo Eni P.

Orlandi, através de sua obra Análise de discurso: princípios & procedimentos (2005),

elucidando os conceitos centrais de sua teoria que fundamentam a estrutura deste trabalho.

Ainda no primeiro capítulo, partimos dos estudos de Mary Del Priore (2020; 2021)

para discutir o processo de domesticação das corpas femininas no Brasil colonial. Contudo,

buscamos racializar esse debate principalmente por meio da obra de Lélia Gonzalez (1984),

questionando quem eram as mulheres que recebiam o estatuto de “donas do lar” e

examinando como se constituíam as experiências das mulheres negras e mestiças no contexto

brasileiro. Por fim, o capítulo propõe uma análise de dados contemporâneos para demonstrar

como os sentidos cunhados durante o período colonial continuam operando no cotidiano e

estruturam as dinâmicas das cidades atuais.

O segundo capítulo desta pesquisa foi elaborado após o processo de qualificação,

marcado por uma aproximação com novos autores e referências que, até então, não havíamos

explorado. Esse momento representou uma etapa significativa de remontagem do trabalho,

permitindo não apenas revisar, mas também ampliar as perspectivas e os horizontes teóricos e

metodológicos. Foi uma oportunidade para compreender com maior profundidade como as

questões centrais da pesquisa poderiam ganhar corpo e densidade para sustentar os passos

seguintes.

Neste processo, [re]olhamos e reconfiguramos nossos modos de dizer. O leitor poderá

notar, entre o primeiro e o segundo capítulo, uma espécie de ruptura, algumas fissuras

evidentes que não evitamos ocultar. Essa descontinuidade não é falha/falta, mas testemunho

de um processo vivo, em curso, no qual o trabalho se molda ao ritmo das perguntas que

emergem e das respostas que escapam.Em suma, apostamos que essa transformação reforça o

compromisso com um trabalho que se mantém vivo e em diálogo com as inquietações que

surgem no caminho.

Iniciamos nosso segundo capítulo assumindo a interseccionalidade como método,

fundamentando-nos na obra de Carla Akotirene, Interseccionalidade (2019). A partir desse

marco teórico, buscamos elucidar o conceito e articular seus desdobramentos com os debates

sobre a formação social brasileira e a estruturação de suas cidades. Exploramos como os

territórios, quando analisados sob os prismas de gênero, raça e classe, revelam os projetos

sistêmicos e necropolíticos que os organizam e perpetuam exclusões.

Para refletir sobre os processos de exclusão que se atualizam nas políticas urbanas

contemporâneas, ancoramo-nos no pensamento de Grada Kilomba (2019), examinando a



28

construção do “outro” como figura central para o funcionamento das dinâmicas coloniais e

suas heranças. Dialogamos, ainda, com a perspectiva fanoniana, que ilumina as marcas

profundas deixadas pelo colonialismo nos corpos e subjetividades dos povos colonizados,

permitindo articular essas questões às especificidades do contexto brasileiro.

No decorrer do capítulo, aprofundamos nossa análise sobre o processo de Outridade

genderizada, explorando como ele se manifestou de maneira diferenciada para mulheres

brancas burguesas, mulheres brancas empobrecidas e mulheres negras brasileiras. Essas

experiências, atravessadas por sistemas de opressão entrelaçados, revelam como as categorias

de gênero, raça e classe se entrecruzam na produção das desigualdades.

Encerramos o capítulo apontando que, mesmo em uma cidade marcada por opressões

estruturais, exclusões sistemáticas e violências dirigidas especialmente contra as mulheres,

estas têm encontrado formas de reinventar a vida na coletividade. Em gestos de resistência e

criação, rompem com as expectativas coloniais, construindo novos modos de existir que

desestabilizam as lógicas opressivas e abrem frestas enunciando futuros possíveis.

O terceiro capítulo foi concebido como uma tentativa de cartografar frestas abertas

por mulheres em algumas experiências brasileiras. Inspiramo-nos na imagem de uma fissura

que, ao ser tocada por seus movimentos, se expande, rachando as estruturas do que parecia

inabalável. Nesse percurso, destacamos os feminismos descolonial, territorial e os feminismos

de base indígena e comunitária como forças que, ao mesmo tempo que denunciam as

opressões, criam aberturas que sustentam e inauguram formas de organização e resistência.

Essas experiências, movidas por uma perspectiva interseccional, revelam demandas históricas

e contemporâneas que reconfiguram o próprio sentido de justiça social.

Nos aproximamos também do urbanismo e da geografia feminista descolonial como

frestas abertas nos cânones acadêmicos, trazendo-as como espaços que rompem com a

hegemonia eurocêntrica da tradição acadêmica. Nesse sentido, refletimos sobre a urgência de

futuros profissionais revisarem suas práticas, ampliando o olhar para a construção de cidades

mais justas, equitativas e atentas às histórias e vivências que foram sistematicamente

silenciadas.

Ainda no esforço de cartografar as frestas no tecido urbano, destacamos a arte urbana

feminina como um gesto de expansão dessas aberturas. Analisamos, por exemplo, a instalação

urbana O Barco, de Grada Kilomba, e os grafites de artivistas urbanas, cujas obras não apenas

reivindicam o espaço urbano, mas também produzem inflexões nos discursos colonizadores e

excludentes. Dedicamo-nos, igualmente, a explorar o que chamamos de políticas das sutilezas

– os atos cotidianos que, mesmo despretensiosamente, desafiam os muros simbólicos. São



29

gestos que se manifestam nas amizades femininas, nas redes de apoio e nos laços de afeto, do

quais revelam formas potentes de resistência e reinvenção da vida.

Por fim, apresentamos fragmentos narrativos imagéticos construídos por meio de

colagens, onde a montagem de pensamentos anunciam modos inaudito e ancestrais de criar

mundos e disputar cidades. São histórias-imagens que ecoam nas memórias, na inventividade,

nas mãos que tecem redes invisíveis e nas vozes que, mesmo quando sussurradas,

desestabilizam as estruturas de exclusão e violência. Apostamos que essas narrativas

reafirmam que, nas brechas abertas pelas mulheres, nascem possibilidades de vida, de futuro e

de cidade.



30

6

abrindo o tema

6 Figura 5 - Colagem sem nome. Fonte: Elaborado pela autora (2024)



31

Olhos que comem; Pés que correm

pelos ritmos de sons ruidosos e passos descontinuamente apressados, tecem-se ruas, que

passam carros, pés e gritam “fiu-fiu”. constantemente andando, constantemente correndo,

constantemente constante de ritmos apressados e sons sobrepostos,

mas ouve-se baixinho “fiu-fiu”, se não se ouve-se, percebe-se.

mesmo que num relance, num segundo, na fissura desses ritmos corridos percebem-se olhos

que gritam “fiu-fiu”, olhos que com suas bocas ditam ritmos apressados aos pés

amedrontados. constantemente uma música que insiste em ter composição única parece

suspender as supostas bordas territoriais ao ouvirmos coros que se formam com as vozes que

olham. os pés que estão constantemente andando, correndo, carregando e cuidando fazem

com seus movimentos aparecer as brechas da composição constantemente continuada e a cada

movimento, surge uma fagulha que altera o compasso.

pausas,

pequenos respiros

esses que são prontamente interrompidos pelos sentires “fiu-fiu”., gritos ensurdecedores de

bocas sem corpos cantam em ritmos muito apressados…os olhos que comem espreitam os pés

nas esquinas, vielas, becos, ruas, casas [...] por isso, são pés atentos, alertas e cuidadosos, pés

num campo de batalha, ritmado por composições que não os favorece, é preciso atenção.

atenção inclusive para perceber

que no meio do burburinho, dos ruídos e dos passos ensaiados, há possibilidades, pequenas,

raras e quase imperceptíveis de movimentos outros, alteros, que no fim das contas, já está

compondo diariamente novas canções, se apresentando com um sustenido diferente ou uma

tomada de fôlego em lugares que não existiam

e às vezes, só às vezes,

até uma pequena alteração no próprio discurso, que se materializam nos olhos que comem.

a materialidade-discurso legitima os olhos famintos a se degustarem do espanto e do gozo

disso que fica quando os pés passam correndo, disso que fica ecoando nos ouvidos dos

olhos...

entre isso que não começa nem finda, inaugura-se constantemente as possibilidades da

continuidade descontinuar,

para que haja fração de segundos

em que possa descansar os pés que andam desde que nascem, que correm desde que nascem!



32

pois, já quando ditos, correm, porque a palavra é matéria. esses pés atentos não queriam, mas

tiveram que perceber, assim como Macabéa7, que a cidade toda era feita contra eles8, que as

paráfrases9 eram tão sustentadas pelos olhos que dizem que mesmo com muita correria e

muitas andanças, as polissemias10 saltavam apenas um sentidos ou outro nessa composição.

que os sentidos se constroem de palavras e palavras precisam de bocas e por muito tempo,

foram roubadas as bocas dos pés que andam, foram roubadas as possibilidades de

saber-poder-dizer, mas os sentidos eram continuamente sentidos por estes que caminham.

os pés dizem nas pausas,

nas fissuras,

nas brechas,

nas rachaduras,

nos buracos

e principalmente, dizem porque vez ou outra se esbarram com outros pés que correm e esse

esbarro produz pausa.

pausa suficiente para perceber que há palavras nesses pés que continuamente correm e que

estas podem fazer saltos, giros, pulos e gritos com seus novos significados, Significados

denunciantes que apontam que os olhos também podem descansar. Ora, há descanso também

para os famintos à espreita? Sim, denunciam os pés nas fissuras.

ecoam, com suas bocas recentemente (des)cobertas… olhos famintos de quê? famintos por

quê?

Ressoa entre as ruas, esquinas, bares, casas, becos, vielas, calçadas as reticências no ouvido

daqueles que se deixaram ouvir. me delicio com o que? corro pra que? pra que corro? com o

que me delicio? pés, olhos, bocas, ouvidos e mãos nas

fissuras,

brechas,

rachaduras e

buracos

abrem questão. mudam sentidos. mudam.

10 Ainda segundo Orlandi, 2005, a polissemia diz respeito àquilo que tem possibilidade de deslocar, romper e
causar equívocos. É o que cria tensionamentos com o já estabelecido (paráfrase), dando condição de existência
de discursos e outros significados.

9 Paráfrase é um termo que Orlandi pega emprestado da linguística para pensar que em todo dito sempre há algo
que se mantém na memória a fim de assentar os sentidos. O intuito da paráfrase, segundo Orlandi, 2005 é da
estabilização,

8 Lispector, 1998 p.15
7 Personagem da Clarice Lispector do livro A hora da estrela. 1998



33

11

11 Figura 6. Colagem produção de fronteiras. Fonte: Elaborado pela autora (2022)



34

CAPÍTULO 1 - HERANÇA ESCRAVOCRATA E A FORMAÇÃO DOS
DISCURSOS EXCLUDENTES NAS CIDADES

A formação das cidades brasileiras em suas configurações hegemônicas é

indissociável de seus contextos históricos, sociais e discursivos construídos sob os alicerces

da colonização, da escravidão e de práticas sistemáticas de exclusão. Essas estruturas urbanas

materializam desigualdades profundamente entrelaçadas às questões de raça, gênero e classe.

Tais desigualdades organizaram os moldes sob os quais as cidades se formam, relegando aos

povos subalternizados o espaço marginal.

Este capítulo propõe uma análise de aspectos da urbanização brasileira a partir de

uma perspectiva racializada e generificada, compreendendo como configuram os espaços

urbanos e seus sentidos. Para isso, nos apoiamos na concepção de discurso de Eni P. Orlandi,

especialmente nos conceitos de polissemia e paráfrase, como ferramentas para compreender

os embates ideológicos que definem a cidade como espaço simbólico e material de disputa.

Ao explorar as heranças escravocratas e coloniais na formação das cidades,

investigamos como essas marcas históricas produziram narrativas excludentes, perpetuadas

nas dinâmicas urbanas. Reconhecer o papel estruturante de gênero, raça e classe nesse

processo é essencial para um olhar crítico sobre a urbanização e suas implicações para

diferentes sujeitos sociais, bem como, compreender essas exclusões como fatores de

adoecimentos psíquicos fornece-nos uma perspectiva mais integralizada sobre a produção de

saúde.

1.1. Socialização e urbanização brasileira sob o olhar das opressões coloniais:
Discursos e disputas de gênero e raça

O mar vagueia onduloso sob os meus pensamentos
A memória bravia lança o leme:

Recordar é preciso.
(Evaristo, 2008 p.10)

Chamar a atenção para o óbvio parece tarefa redundante, mas continua sendo necessária
(Simas, 2013, p.72)

Partimos do entendimento de que a cidade como um discurso, e este, conforme Eni P.

Orlandi, é entendido como “lugar em que se pode observar [...] a relação entre língua e

ideologia” (Orlandi, 2005, p. 17). Essa relação, por ora, será apresentada de forma

introdutória, sendo retomada mais adiante com maior profundidade. Para a análise do



35

discurso, mais especificamente, para Eni P. Orlandi, linguista, professora e pioneira dos

estudos de Michel Pêcheux no Brasil, os discursos são compostos por uma complexa rede de

sentidos, atravessada por ideologias e contextos históricos, sociais e culturais, assim

[...] conjugando a língua com a história na produção de
sentidos, esses estudos do discurso trabalham o que
vai-se chamar a forma material (não abstrata como a da
linguística) que é a forma encarnada na história para
produzir sentidos: esta forma é portanto
linguístico-histórica (Orlandi, 2005 p. 19).

Para a autora, o discurso está profundamente enraizado na história, sendo

simultaneamente influenciado pelos contextos históricos e configurador desses mesmos

contextos. Essa indissociabilidade entre a formação social e os sentidos que ainda

sustentamos revela como os discursos carregam as marcas das estruturas que os originaram. A

partir dessa perspectiva, surgem questionamentos fundamentais: como os dizeres que

compõem a cidade refletem uma formação nacional que, por 388 anos, alicerçou sua

economia e modos de vida na exploração de corpos escravizados? Onde ressoam os ecos

desses dizeres que, por exemplo, só permitiram que a Constituição de 1988 reconhecesse

legalmente as mulheres como iguais aos homens? E como ouvimos ainda os vestígios de

discursos que, até 2003, autorizavam que a ausência de castidade fosse argumento legítimo

para separação conjugal no Código Civil brasileiro?.

É compreendendo que “não podemos não estar sujeitos à linguagem, a seus equívocos,

sua opacidade” (Orlandi, 2005. p.9) e, sabendo “que não há neutralidade nem mesmo no uso

mais aparente cotidiano dos signos” e ainda que “a entrada no simbólico é irremediável e

permanente” (Orlandi, 2005. p.9) que lançamos olhar sobre as formações das cidades

brasileiras através de um breve remonte histórico para pensar que, frente aos discursos

hegemônicos postos (compreendemos estes como colonialista, cis-hétero-patriarcal, racista,

clacissista e capacitistas), corpos que se distanciam de uma determinada imago idealizada

podem ter suas experiencias citadinas interpeladas por esses dizeres.

Esse remonte não é teleológico, a fim de pormenorizar as evoluções das cidades

brasileiras, é um retorno do próprio presente, em que, os discursos que circulam estão

apoiados nos ultrajes (e não só estes) da nossa história. Para Orlandi (2005) os discursos são

formados de duas formas de esquecimento — o da ordem da enunciação e o esquecimento

ideológico — por hora, trataremos do esquecimento ideológico (esquecimento número um) o

qual é de cunho inconsciente e resultado do modo como somos afetados pela ideologia.



36

Este modo de esquecimento que é formador de discurso nos proporciona a “ilusão de

sermos a origem do que dizemos” (Orlandi, 2005, p.35), quando estamos de fato, retomando

sentidos que já estão em jogo, pois ao nascermos os discursos já estavam em processo, fomos

nós, pela via da entrada na linguagem, que entramos nesses cursos em andamento. O

esquecimento ideológico, segundo a autora citada, reflete nosso sonho adâmico: “de estar na

inicial absoluta da linguagem, ser o primeiro homem, dizendo as primeiras palavras que

significam apenas e exatamente o que queremos” (Orlandi, 2005, p.35). Os significados,

porém, são determinados - ainda pela análise do discurso - pelo modo como nos inscrevemos

na linguagem e na história, isso de modo algum determina que não haja singularidade na

forma como somos afetados, mas implica dizer que os sentidos estão em construção histórica.

Os esquecimentos são funções de discurso, porque algo precisa se manter enquanto

sentido comum (paráfrase) para uma comunidade possa se comunicar, fazendo este parte da

construção dos sentidos e dos sujeitos, elas não são desse modo defeitos, são necessidades da

língua. Uma das questões que nos salta, no entanto é: se esses esquecimentos são estruturantes

e históricos, especialmente no contexto de uma formação das cidades brasileiras pautada no

patriarcalismo, sexismo e racismo, o que estamos esquecendo? E mais: como aquilo que

esquecemos continua a produzir sentidos nos nossos dizeres-cidade, moldando as narrativas e

práticas urbanas de hoje?

Quando retomamos o trabalho de Abdias Nascimento (1978) para pensar que o

genocídio dos povos negros brasileiro é uma projeto da burguesia branca, percebemos com

muita clareza como as formações das cidades brasileiras não estão desatreladas dessas

narrativas, ao contrário, o modo de fazer cidade se deu justamente por estas. O marco ao qual

partiremos é a invasão dos portugueses em 1500 e o dito de Pero Vaz de Caminha, em carta

endereçada à corte portuguesa quando avistara os habitantes daquela terra que viria ser

chamada Brasil como uma “nova humanidade” (Schwarcz e Starling, 2015 p.33).

Este outro que não se assemelhava em tom de pele, costumes, língua e modo de

existência europeia, só poderia ter outra origem, ser feito de outro substrato, pelos restos, ou

mãos de seres distintos, sendo desta forma, essa “nova humanidade”, nomeada como

primitiva e não tão humana como os europeus. Assim, a fim de legitimar o narcisismo

europeu e a estabilização fronteiriça e evolutiva entre europeus e esses “outros” teorias que

pressupunham a “origem” dos povos originários começaram a aparecer, vemos assim que:

Paracelso, em 1520, acreditava que eles [povos
originários] não descendiam de Adão e que eram como
os gigantes, as ninfas, os gnomos e os pigmeus.



37

Cardano, em 1547, apostava que os indígenas surgiam
como uma geração espontânea, a partir da
decomposição de matéria morta, como as minhocas e os
cogumelos (Schwarcz e Starling, 2015, p.33)

Essas teorias, ainda que hoje absurdas e amplamente refutadas dentro do pensamento

científico, não podem ser consideradas meras curiosidades históricas. Elas revelam um

esforço sistemático de construção discursiva para justificar a violência colonial, sustentando a

ideia de uma hierarquia natural entre os povos. Ao posicionar os povos não europeus como

seres inferiores, a ideologia europeia da época estabelecia as bases para práticas de

exploração, expropriação e genocídio. Esses discursos não apenas legitimaram as ações

coloniais, mas também se inscreveram de maneira duradoura nas estruturas sociais, nas

políticas públicas e na organização dos espaços urbanos.

No início da invasão portuguesa ao território que hoje chamamos de Brasil, as

alterações geográficas não se deram de imediato. A ausência de riquezas facilmente

exploráveis, como ouro, prata ou especiarias, levou os colonizadores a priorizarem ações

pontuais, evitando investimentos massivos em infraestrutura ou expansão territorial. Contudo,

frente à ameaça espanhola e à necessidade de consolidar o domínio sobre a terra

recém-invadida, os portugueses adotaram estratégias de controle e organização, como a

nomeação do território e a divisão das terras em capitanias hereditárias. Esse processo,

aparentemente administrativo, foi marcado por uma violência simbólica e material que

ignorava e rechaçava completamente as complexas dinâmicas territoriais e culturais já

existentes.

A nomeação do território, ao impor um nome europeu a uma terra com histórias e

significados próprios, foi um ato de poder e apagamento, assim, ao rebatizar o território como

“Brasil”12, desconsideravam-se as cosmologias, identidades e sistemas de organização dos

povos originários, impondo seus valores, religiosidade e reduzindo esses povos a uma

condição subalterna, invisibilizando suas narrativas. Além disso, a delimitação das capitanias

hereditárias instaurou uma nova lógica fronteiriça que violava os territórios tradicionais,

desarticulando os modos de vida e relação com a terra de inúmeros povos indígenas.

A divisão do território foi realizada por meio de linhas burocráticas e sobrepostas

àquelas territorialidades ali existentes que fragmentaram a terra em quatorze capitanias,

organizadas em quinze lotes e entregues a doze donatários. Essas capitanias foram concedidas

em regime de posse hereditária a beneficiários selecionados, majoritariamente membros da

12 Nome atribuído em 1527, após nomes como Ilha de Vera Cruz, Terra Nova, Terra dos Papagaios e Terra Santa
Cruz do Brasil.



38

pequena nobreza lusitana. Entre eles, sete haviam se destacado em campanhas militares na

África e na Índia, enquanto outros quatro ocupavam altos cargos na corte portuguesa

(Schwarcz e Starling, 2015).

Os donatários receberam a incumbência de "desenvolver" suas capitanias de acordo

com a lógica e os interesses do colonizador português, que incluíam a exploração econômica e

a consolidação do domínio territorial. Investidos de poder supremo e jurisdição total sobre os

territórios, esses administradores tinham autoridade para implementar práticas de exploração,

incluindo a escravização de povos originários, que foi utilizada como principal forma de mão

de obra no início da invasão.

A divisão territorial imposta pelos colonizadores desconsiderou completamente as

formas de organização dos povos originários, que estruturavam suas ocupações de acordo

com etnias, culturas e línguas próprias. Schwarcz e Starling (2015) apontam que, antes da

chegada dos portugueses, estima-se que aproximadamente 5 milhões de habitantes viviam

nessas terras. Esses povos se distribuíam em quatro grandes áreas: o litoral (norte e sul), os

campos do cerrado, a região do Xingu e a várzea do Amazonas.

A região litorânea era ocupada pela população tupi-guaranis, povo bastante

homogêneo, podendo subdividi-los (tomando como bases aspectos culturais e de oralidade)

em dois grupos. Ao sul os Guaranis e ao norte os Tupinambá, ambos viviam de pesca, caça e

praticavam agricultura de coivara. Já os Campos dos cerrados era moradia dos povos

Macro-Jê, dos quais, segundo Schwarcz e Starling (2005), “recaiu certa miopia social” (p.54),

isso devido aos destratamento dos Tupinambá, dos Tupi-Guarani e dos portugueses, que

ofertou aos Jé, durante muito tempo, a titulação de “gente bárbara”.

Essa miopia acerca dos povos Macro-Jé está sendo revisitada na contemporaneidade e

novos saberes vem se descortinando; já os reconhecemos como donos de uma economia e

cosmologia sofisticada, bem como, horticultureiros e produtores de cerâmicas. Na região do

Xingu, diferente dos Tupi-Guaranis, tínhamos um sistema multiétnico e multilinguístico,

sendo esta uma região muito populosa, marcada pelo sedentarismo, pela fartura de alimentos e

por muitas interações sociais (Schwarcz e Starling, 2005).

Por fim, tínhamos a região várzea do Amazonas composta por faixas de aldeias que

variam em tamanho e número de habitantes, os recursos naturais dos povos que habitavam a

região eram abundantes e seus principais alimentos eram o milho e a mandioca. Há também

registros de espaços coletivos e eventos políticos-cerimoniais. Retornar aos modos de

existência anterior à invasão portuguesa, nos permite transpor os assentamentos colonialistas

dos nossos imaginários para perceber que tínhamos uma população cheia de complexidades,



39

riquezas e cultura, a qual foi desconsiderada frente a ideia de catequização e branqueamento

de um suposto saber superior e que pela sobreposição de linhas arbitrárias e imposição de

fronteiras artificiais, foi agente da tentativa de desmembramento das relações tradicionais com

os territórios para que ciclos de violência se perpetuasse.

Outro fator importante que nos permite repensar as construções históricas dos

discursos que circulam e compõem a cidade foram os escritos portugueses e franceses acerca

dos povos originários. As terras brasileiras foram desde sua invasão consideradas boas, um

“novo mundo”, porém seus habitantes geravam aos olhos europeus algumas questões. Muitos

dos relatos do século XVI e XVII tratavam sobre os monstros disformes que existiam no

Brasil e, algumas literaturas fomentaram os imaginários sobrenaturais com suas descrições de

seres de “de quatro braços, um olho só na testa, andrógenos, pigmeus, sereias encantadas”

(Schwarcz e Starling, 2015 p.33, p. 39).

Por mais que esses pensamentos tenham sido rebatidos posteriormente em cartas

enviadas por Colombo e também escritos por antropólogos, muitos debates sobre a barbárie

ou ingenuidade dos povos nativos pareciam efervescer os discursos europeus. O historiador e

cronista português Pero de Magalhães Gândavo escrevera em seu livro “Tratado da terra &

história do Brasil” o seguinte sobre os povos indígenas:

A língua deste gentio toda pela costa é uma: carece de
três letras — não se acha nela F, nem L, nem R, coisa
digna de espanto, porque assim não têm Fé, nem Lei,
nem Rei; e desta maneira vivem sem Justiça e
desordenadamente. (Pero de Magalhães Gândavo
Apud.Schwarcz e Starling, 2015 p.41)

Embora os relatos de Caminha indiquem que os portugueses acreditavam que a

catequização seria o caminho para a "salvação" dos povos indígenas, essa suposta intenção

não impediu a exploração brutal dessas populações como mão de obra escrava. Durante o

século XVI, o trabalho forçado indígena, somado às lutas territoriais e ao genocídio cultural e

físico, marcou o início da colonização brasileira. A resistência indígena, porém, foi uma

constante nesse cenário, com diversos povos enfrentando a opressão colonial por meio de

estratégias como fugas, ataques diretos aos colonizadores, sabotagem das atividades

econômicas e a preservação de suas culturas e tradições, apesar das tentativas de apagamento.

Ainda no mesmo século, a escravização indígena começou a ser gradativamente

substituída pela escravização de povos africanos. Esse processo foi impulsionado por vários

fatores, incluindo o conhecimento territorial dos indígenas, que facilitava a fuga e a



40

resistência, além da alta mortalidade causada pelas doenças trazidas pelos europeus, para as

quais os povos originários não tinham imunidade. Essa transição, entretanto, não significou o

fim das violências impostas aos indígenas, que continuaram a ser despojados de suas terras e

alvos de políticas de extermínio e assimilação cultural.

Concomitante aos processos de significações sobre as terras brasileiras e seus

habitantes, começavam-se os embriões dos moldes de cidade do modo como conhecemos

atualmente. Com ênfase especial nas divisões das capitanias hereditárias temos o marco da

primeira vila - São Vicente - instituída em 1532 no litoral paulista. Martim Afonso de Sousa,

responsável por essa Capitania, faz as demarcações e distribuições do terreno e, não à toa, se

propôs a construir na região um forte, a Casa da Câmara, uma cadeia, uma igreja e a

alfândega estabelecendo os paradigmas para um determinado modo de organização

político-administrativo e também de controle (Azevedo, 1992).

No período quinhentista temos o relato de três cidades existentes (Salvador da Bahia

de Todos os Santos, São Sebastião do Rio de Janeiro e Filipéia de Nossa Senhora das Neves -

hoje João Pessoa) e ao menos 14 Vilas. As designações entre cidade, vila, freguesia ou

vilarejo levavam em consideração características “evolutivas” pautadas do desenvolvimento

econômico e populacional, desse modo, o local poderia ser elevado ou rebaixado às categorias

apresentadas; vale ressaltar no entanto que essas “evoluções” que “desenvolviam” as cidades

estavam fortemente atrelados ao avanço da escravização dos povos africanos.

Os desenvolvimentos das nossas cidades ocorreram com a “raça negra fertilizando o

solo brasileiro com suas lágrimas, seu sangue, seu suor e seu martirio na escravidão”

(Nascimento, 1978, p. 48). O autor nos relata que, a Bahia, por volta de 1587 já tinha cerca de

47 engenhos de cana-de-açúcar, modo de economia brasileira que fez os povos escravizados

se concentrarem por quase dois séculos na região nordestina do Brasil. Quando houve a

descoberta de ouro no estado de Minas no século XVIII os senhores de engenho rapidamente

deslocaram seus escravos para o sul do país e, um pouco mais a frente, no século XIX, frente

a queda das atividades nas minas, houve uma grande migração dos povos escravizados, ainda

segundo os interesses dos senhores, para a região onde se localizava o Rio de Janeiro e São

Paulo devido aos avanços com os ciclos de café.

Abdias Nascimento nos anuncia com muita clareza que “sem o escravo a estrutura

econômica deste país jamais teria existido” (Nascimento, 1978, p.49), pois estes constituíram

a espinha dorsal desta sociedade e, foi através do plantio, colheita e amontoação de riquezas

que a aristocracia branca se instaurou no Brasil. Este fato, porém, não era visto pela colônia

portuguesa, bem como por outros países colonizadores do mesmo modo, isto porque Portugal



41

buscava meios de disfarçar, através de “mentira e dissimulação” (Nascimento, 1978, p.50)

suas violências, apresentando-as como benfeitoria e benevolência, buscando assumir um selo

de legalidade para os seus atos.

Essa concepção nos dá notícias de outro discurso constitutivo de cidades: os manejos

da branquitude para se eximir da culpa da escravização dos povos indígenas e africanos

através de, a priori, no período quinhentista, “acreditarem” estar salvando essas almas e

posteriormente, através do apagamento das histórias de escravidão, que só serviram para

favorecer a branquitude com o seu peso moral. Cida Bento (2022) nos diz que muitos se fala,

na contemporaneidade, sobre os impactos negativos que os ⅘ de escravidão produziram nos

povos negros, mas “quase nunca se fala na herança escravocrata e nos impactos positivos para

as pessoas brancas” (Cida Bento, 2022, p.16).

O discurso branco europeu se sustentava principalmente em duas dobras de

pensamento que ainda hoje fazem parte do nosso imaginário, a saber, (1) a ideia que negritude

ser uma mazela e (2) que esta precisa ser limpa pelo processo de miscigenação. Acerca da

primeira afirmativa, vemos com Cida Bento (2022) que o olhar lançado pelo europeu,

transformou o não-europeu numa espécie de outro ameaçador e que termos como “bárbaros”,

“pagãos”, “animais”, “primitivos” e “selvagens” eram nomeações recorrentes. Vemos ainda

com Abdias Nascimento (1978) que, tomado por esses significantes, a igreja católica foi uma

pedra angular de sustentação da instituição escravocrata com toda sua brutalidade.

A fim de converter os “infiéis” africanos, crueldades foram legitimadas pela igreja.

Padre Antônio Vieira, famoso jesuíta e orador sacro na Bahia em 1633, proferiu as seguintes

palavras: “escravos, estais sujeitos e obedientes em tudo a vossos senhores, não só os bons e

modestos, senão também aos maus e injustos” ou ainda
Deveis dar infinitas graças a Deus por vos ter dado
conhecimento de si, e por vos ter tirado de vossas terras,
onde vossos pais e vós viveis como gentios, e vos ter
trazido a esta, onde, instruídos na fé, vivais como
cristãos e vos salveis (Vieira 1940., Apud Nascimento,
1978 p. 52)

Assim, com intuito de eliminar a raça considerada pelos europeus como impura ou

subumana, um outro processo hediondo entra em questão, o embranquecimento da nação

brasileira através do estupro da mulher negra (miscigenação). Este processo é ainda

desmembrado em diversas frentes asquerosas tendo em vista que o resultante deste - a mulata

brasileira - era produto de exportação brasileira. O nascimento de pessoas menos retintas

embranqueceram o Brasil, não só em fenótipos, mas também em discursos, uma vez que,



42

tendo a pele mais esbranquiçada, os filhos miscigenados aderiram as narrativas brancas (e

assim assumindo um status de mais humano) e por fim, mas igualmente importante, as

interações - covardes - entre os senhores brancos e as mulheres escravizadas, eram relatadas

como uma relação sexual saudável e prova de que havia uma boa interação entre eles

(Nascimento, 1978 p.62).

Frente aos estupros das mulheres africanas, as mulatas brasileiras, filhas dessa

interação, tornaram-se “objeto de fornicação”, enquanto as mulheres negras africanas

continuaram em suas funções, a priori, de trabalho escravo compulsório. Enquanto a mulher

miscigenada foi corpo para iniciação sexual dos jovens brancos, cumbuninagem e

prostituição, alguns homens miscigenados prestaram importantes seviços à casa grande,

exercendo tarefas de confiança dos senhores e sustentando as bases, junto aos estupros, ao que

chamamos de democracia racial (Nascimento, 1978).

Vale ressaltar o que os povos miscigenados, por mais que ocupasse o primeiro degrau

no grande processo de branquificação da população brasileira, sua condição, bem como

posição social, eram semelhantes ao do negro africano. Os únicos elogios recebidos eram que,

frente ao número crescente de pardos, em pouco tempo, não teríamos mais rastros de

negritude em solo brasileiro, o que fora exaltado pela classe burguesa.

É desta forma que as cidades brasileiras foram se expandindo. Em quesitos territoriais,

no século XVIII, os bandeirantes se distanciaram da orla atlântica para exploração de terras

brasileiras quilômetros adentro, distanciando-se das cidades portuárias (que tinham objetivo

extrativista e militar). É neste período também, mais especificamente em 1763, que temos a

transferência da capital do Brasil para a região do Rio de Janeiro.

Em termos de desenvolvimentos das infraestruturas urbanas temos o marco com a

fuga da corte e milhares de portugueses para o Brasil em 1808, o qual, para atender a suas

estadias, bem como sustentar a posição de sede imperial, uma rápida expansão na cidade do

Rio de Janeiro foi realizada. Assentamento das ruas, iluminação pública, abastecimento de

água e saneamento básico foram implementados, bem como, devido ao significativo aumento

populacional branco, foram desenvolvidas atividades econômicas (para os brancos) e a

abertura dos portos brasileiros para o comércio internacional, além da criação de instituições

acadêmicas, bibliotecas e museus.

É importante ressaltar que antes da invasão lusitana, o território que hoje corresponde

ao Rio de Janeiro, era habitado por alguns povos indígenas, principalmente por grupos

Tupi-Guarani, como os Tupinambás, além de outros povos como os Temiminós e os Tamoios.

Esses povos tinham uma relação estreita com o ambiente natural, utilizando os recursos



43

disponíveis de forma sustentável e desenvolvendo culturas, línguas e formas de organização

próprias.

Os Tamoios, por exemplo, habitavam uma extensa área litorânea, que incluía partes do

atual estado do Rio de Janeiro. Eles foram conhecidos por resistir ativamente à colonização,

especialmente durante a chamada Confederação dos Tamoios13 (1554-1567), uma aliança de

povos indígenas contra os portugueses e seus aliados indígenas, os Temiminós. Essa

resistência foi marcada por conflitos intensos, evidenciando a recusa dos povos originários em

aceitar passivamente a invasão e exploração colonial.

A fuga da corte portuguesa ao Brasil modificou também a arquitetura da cidade do Rio

de Janeiro que passou a refletir as tendências européias através de construções de edifícios

neoclássicos e planejamento de praças e avenidas. Estas modificações, porém, não beneficiam

os povos escravizados, ao contrário, diria que foi através de trabalho forçado e não

remunerado que esta expansão foi realizada, sendo ainda a mão de obra dos povos africanos

que fundamentava a economia da sociedade brasileira.

Em contrapartida aos grandes edifícios construídos, os povos escravizados viviam em

situação de precariedade, geralmente em senzalas, sendo estas habitações insalubres,

superlotadas, por vezes com pouca higienização que com frequência potencializava a

proliferação de doenças que eram fatais em corpos malnutridos, mutilados e exaustos. Vemos

no entanto que, desde o primeiro desembarque dos negros africanos em solo brasileiro, houve

constante processo de luta e resistência, tendo os quilombos como grandes marcos de

organização territorial, política e anúncios de outros dizeres cidades (Nascimento, 1978).

Os quilombos foram o que podemos chamar de atualização de África no solo

brasileiro e, com isso, o processo mais típico de resistência; porém outras maneiras de

resistências também eram adotadas pelos povos escravizados, como quebrar as ferramentas de

trabalho, não trabalhar na intensidade que os senhores exigiam, provocar grandes incêndios

(principalmente em canaviais), organizações de ataques, boicotes ao senhores e afins. Este

fato nos desvela que o longo processo de escravidão no Brasil foi tambem um longo processo

de lutas das comunidades negras e indigenas que constantemente disputaram cidade, tecendo

batalhas em território físico e simbólico. (Silva e Silva, 2014).

13 A Confederação dos Tamoios foi uma aliança formada na década de 1550 entre diversos grupos indígenas
tupinambás que habitavam a região da atual costa sudeste do Brasil, em resposta às violências e escravização
praticadas pelos colonizadores portugueses. Com o apoio inicial de franceses, a confederação representou uma
resistência significativa à expansão colonial portuguesa, mas foi derrotada após a intervenção dos jesuítas e a
assinatura de um acordo que selou sua desarticulação.



44

Em 1757, eram considerados quilombos os ajuntamentos organizados de seis ou mais

fugitivos escravizados que tinham como objetivo se defender, essa visão porém, foi ganhando

outras frentes com os avanços das resistências e solidificação dos quilombos como ambientes

organizados politicamente e economicamente. Dessa forma, os quilombos eram múltiplos e

heterogêneos, variando de território, integrantes, organização e desenvolvimento de atividade

econômica, as quais as principais eram: mineração, agricultura, coleta, comércio,

banditismo14, criação de animais, entre outros. (Silva e Silva, 2014.)

Um dos maiores símbolos que temos dos quilombos brasileiros é o quilombo dos

Palmares, sendo este o maior e mais longínquo da história brasileira, resistindo por quase cem

anos. Palmares situava-se na região nordeste do Brasil, a qual hoje conhecemos como Alagoas

(mas que na época pertencia a Pernambuco) e estava estrategicamente localizada em áreas de

difícil acesso composta por serras, vales, florestas que tornavam as incursões portuguesas,

espanholas e de bandeirantes dificílimas. Palmares era, no entanto, formado por uma série de

outros mocambos “unidos em um único reino neo-africano” (Schwartz, 1987 p. 81).

Durante toda sua existência, Palmares esteve sob ataque, sendo três desses

organizados pelos holandeses e os demais pelos portugueses os quais entre os anos de 1672 a

1680 houve praticamente uma tentativa de ataque por ano. Uma das estratégias adotadas por

Ganga Zumba, considerado “Rei” dos palmares foi o firmamento de uma aliança em 1678

com o recém chegado governador de pernambuco, a qual consistia em lealdade à coroa luso e

a devolução de novos escravos fugitivos e em troca revogava o reconhecimento de liberdade

do quilombo (Schwartz, 1987).

Tal acordo, porém, foi brevemente quebrado pelos portugueses, gerando conflitos

internos no quilombo dos Palmares, o que levou a morte de Ganga e a nomeação de Zumbi

como líder do quilombo. As guerras prosseguiram por mais longos anos, até que em 1692 os

administradores coloniais adotaram novas medidas de combate com a contratação de

guerreiros indígenas e pessoas escravizadas que já haviam sido usadas em outras guerrilhas

para combaterem com o quilombo de Palmares. Os conflitos duraram cerca de dois anos, até

que em fevereiro de 1694 Zumbi dos Palmares foi traído, capturado e decapitado, tendo sua

cabeça exposta como símbolo a fim de conter novos avanços emancipatórios e o quilombo

dos palmares findou-se com a capturas, assassinatos e suicídios (Schwartz, 1987).

Stuart B. Schwartz (1987) nos descreve algo importante sobre a etimologia da palavra

“Quilombo” a qual no Brasil passou a ser usada para significar qualquer comunidades de

14 O banditismo é um tipo de crime organizado cometido por criminosos que normalmente envolve a ameaça ou
a utilização da violência



45

pessoas escravizadas fugitivas, sendo que por volta do século XVIII o termo já fazia parte do

vocabulário brasileiro, mas com uso secundário em relação a palavra mocambo. O autor

descreve que foi somente em 1691 que vira, em seus estudos, o termo quilombo sendo usado

para designar uma comunidade de fugitivos, tratando-se de Palmares.

Destaco esse fato porque ki-lombo consistia de uma sociedade, vista no século XVII

pelos imbangalas que encontraram entre o povo Mbundu esta instituição e adotaram para os

seus propósitos. Esta tratava-se de “uma sociedade de iniciação ou campos de circuncisão,

onde os jovens do sexo masculino eram preparados para o status de adultos e guerreiros”

(Schwartz, 1987 p. 85). Poderia pertencer ao ki-lombo qualquer homem que quisesse adentrar

a uma sociedade militar por meio de treinamento e iniciação e neste meio, descendência e

parentesco, características tão importantes em outras sociedades, eram estritamente negadas, a

fim de manter o caráter de iniciação e não de parentesco (Schwartz, 1987).

O que ocorre, porém, é que pelo fato de não haver parentesco, os ki-lombos corriam

riscos espirituais por não ter familiares que pudessem interceder por estes, é então que a

figura do nganga a zumba (sacerdote que tratava com os espíritos mortos) torna-se

fundamental. Em alguns estudos diaspóricos acredita-se que Ganga Zumba e posteriormente

Zumbi dos Palmares ocupavam esse cargo (de sacerdote) no Quilombo dos Palmares, vemos

ainda outros ecos (sugestivos por falta de documentos da época que pudessem nos dar mais

substância analitica) de Angola nos territorios brasileiros organizados pelos povos negros,

como por exemplo o sistema de eleição ou aclamação para um novo lider, diferente por

exemplo pelo usado pela corte portuguesa (Schwartz, 1987).

Esses fatos nos convocam a algumas análises como pensar que talvez a introdução do

nome “quilombo” para descrever o quilombo dos Palmares não seja mero empréstimo

linguístico, mas uma aclamação do tipo de organização que se dava no território, bem como

nos faz perceber um certo resgate, tanto pela disposição territorial dos quilombos, como as

posições de poder que, desta perspectiva, não tinha a ver com as referências europeias das

cortes espanholas e portuguesas. Retornar a um campo simbólico distinto ao que o

colonizador criara é ter a possibilidade de criar novos dizeres, principalmente nos processos

de constituição do sujeito e deste modo perceber que, o que para o colonizador era produto –

não humano e legitimado a escravizar –, para as cosmologias de África, tratava-se de

sacerdote, guerreiro e protegido.

Quando pensamos em uma segunda camada de vulnerabilização vemos, no entanto,

que mais apagado que as histórias de luta dos povos negros e indígenas nas constituições de

Brasil, está a posição especifica das mulheres negras e indigenas neste contexto. Somente



46

após muitos anos e pelas lutas de mulheres negras organizadas coletivamente que nomes

como Tereza de Benguela surgue (ainda de modo pouco expressivo nas produções

academicas) para nos dar alguns substancial histórico de como as mulheres participaram das

lutas por emancipação dos povos negros.

A rainha Tereza de Benguela foi uma matriarca quilombola, líder (nos anos 1750 a

1770 ) do quilombo do Quariterê localizado no estado de Mato Grosso; o quilombo fora

outrora comandado por José Piolho, marido de Tereza e após sua morte, a matriarca assume a

posição de liderança. Vemos que foi em sua gestão que o quilombo teve grandes expansões

advindas do aumento da produção de alimentos, destinados para o consumo das pessoas que

viviam no quilombo (cerca de 200 pessoas livres), mas também como produto de troca com

outros comerciantes. Tereza de Benguela comandou o quilombo de Quariterê, durante vinte

anos de forma estratégica, inteligente e organizada, adotou o sistema parlamentarista e a

adesão também de indígenas que fugiam dos trabalhos forçados, caracterizando seu quilombo

como multiétnico (Lacerda, 2019).

Ao refletirmos sobre a formação social do Brasil, é impossível ignorar a história das

mulheres indígenas e das negras africanas trazidas pelo tráfico transatlântico. Contudo, essa

história muitas vezes perpetua a ideia de uma posição subalterna dessas mulheres em relação

aos homens. Apesar disso, há uma lacuna significativa no reconhecimento dos movimentos de

resistência protagonizados por elas e do impacto dessas ações na configuração da cidade e da

sociedade. Embora existam inúmeras produções acadêmicas sobre o patriarcado, ainda não

conseguimos determinar precisamente sua origem ou alcançar um consenso sobre suas causas.

Algumas teorias (Engels, 1984; Lerner, 1986) sugerem que o patriarcado surge da necessidade

dos homens de assegurar sua descendência por meio da posse, uma lógica que já permeava a

relação com propriedades privadas. Outras abordagens (Meillassoux, 1975; Federici, 2004),

no entanto, defendem que o patriarcado antecede a dominação das propriedades privadas, com

as mulheres sendo os primeiros “territórios” privatizados por meio da sua “domesticação”

(Wintter, 2021).

Neste trabalho, exploraremos mais adiante como o patriarcalismo influencia a

formação subjetiva das mulheres, funcionando, em conjunto com outras formas de opressão,

como fator de sofrimento psíquico e físico, especialmente no contexto urbano. Por ora,

propomos a categoria analítica do patriarcado para refletirmos sobre sua participação na

constituição das cidades brasileiras e os ecos persistentes de seus discursos em nosso

cotidiano citadino. O patriarcado pode ser compreendido como uma organização social,

econômica e simbólica centrada na figura masculina do “pai” – o chamado “pátrio poder” –,



47

cujo objetivo é assegurar a continuidade da herança familiar masculina. Essa estrutura

promove a submissão de grupos considerados subalternos, sustentada por mecanismos de

violência e intimidação, dentro de uma lógica hierarquizada de funções.

O patriarcado, embora não tenha sido uma invenção exclusiva dos europeus, adquiriu

características dignas de nota na cultura europeia, especialmente quando articulada à

colonização. A expansão colonial europeia não apenas reproduziu estruturas patriarcais, mas

também as ressignificou e intensificou, criando um modelo de dominação sem precedentes.

No contexto colonial, o patriarcado europeu fundiu-se com os processos de exploração

econômica, racialização e imposição cultural, consolidando-se como uma ferramenta de

controle tanto sobre os corpos quanto sobre os territórios.

Diferente de expressões anteriores, o patriarcado colonial europeu operou em escala

global, sustentado pela lógica capitalista emergente e pelo poder simbólico da religião cristã.

A imposição de normas de gênero e sexualidade europeias desarticulou sistemas locais de

organização social, muitas vezes mais igualitários, e os substituiu por modelos hierárquicos

centrados na figura masculina branca. Esse patriarcado colonial foi responsável por

reconfigurar não apenas a relação entre os gêneros, mas também por instrumentalizar a

opressão de mulheres indígenas e negras, associando-as a uma dupla subalternidade: de

gênero e de raça.

No contexto brasileiro, o marco colonial trouxe também o patriarcalismo aos moldes

europeus, no qual, a figura inflada do homem (branco) era sustentada pelas posses de terras e

sua posição de senhor. O modo de controle da sexuliadade das mulheres, porém encontrou

dificuldades de se estabelecer conforme a corte luso desejada, uma vez que as constantes

migrações em solos brasileiros para exploração de novas riquezas, dificultava a permanência

da família nuclear, sendo assim comum que uma mulher tivesse filhos com mais de um

parceiro e que estas cuidasse também dos filhos que esses parceiros tiveram com outras

mulheres (Andrade, 2021).

Dessa maneira, a Igreja e o Império, ao perceberem que a estabilidade nos territórios

coloniais dependia em grande parte das mulheres, especialmente das mulheres livres,

passaram a enxergá-las como ferramentas fundamentais para a disseminação e consolidação

dos valores coloniais entre a população brasileira. Assim,

Ser mãe de família passa a ser gradualmente uma meta
de contornos muito bem definidos. A família, ancilar
unidade de produção e reprodução, deverá entender-se
em torno de uma mãe supostamente exemplar (Priore,
1994, p. 17).



48

Inicia-se, então, uma constante tentativa de estabilização ideológica que promove a

imagem das “mulheres de valor” como aquelas exemplares que se dedicavam exclusivamente

ao lar, aos cuidados domésticos e à criação dos filhos (prole dos senhores e homens

trabalhadores). Essa narrativa consolidou o mito de que as mulheres não participaram

ativamente das construções sociais. Contudo, tal perspectiva vem sendo amplamente

contestada por uma série de estudiosas feministas que revisitam os “fatos” históricos,

questionando suas origens e denunciando os apagamentos sistemáticos referentes tanto às

mulheres quanto aos povos subalternizados (Wintter, 2021).

Esse movimento que levou as mulheres (brancas) ao lar, fora também reiterado pelo

avanço do processo de industrialização brasileira, a qual, em seu início - por volta do século

XIX - contava com grande mão de obra feminina. No entanto,, neste período, a

industrialização não era o setor mais rentável do Brasil, eram prevalentes os setores agrários e

agrícolas. O cenário do século XIX, nas quais as mulheres operárias (grupo composto

principalmente de estrangeiras) chegaram a representar mais da metade da mão de obradas

fábricas, mudou com certa rapidez à medida em que os setores antes prevalentes começaram a

abrir espaço para a industrialização e a mobilização para os grandes centros (Rodrigues, et.al,

2015).

Rago (1997) nos diz que não devemos compreender a substituição da mão de obra

feminina pela masculina nas indústrias como processo natural, ou ainda gradativo, mas como

uma retirada, quase forçosa sustentada principalmente pela gama de teorias que erigiam sobre

a importância da mulher na construção sociofamiliar e seu papel santificado ancorado na

díade mãe - esposa. Desta forma, o trabalho passa a ser visto para a mulher (branca) como

algo degradante, ruim e culposo e sua relação com o dinheiro, totalmente demonizada através

de discursos médicos e da igreja (mono cristã) sustentando o patriarcalismo já muito sólido no

Brasil (Rodrigues, et.al, 2015).

A imagem da mulher concatenada no papel de mãe e esposa é amplamente difundida

no início do século XX no Brasil, criando um certo movimento “de volta ao lar” utilizando-se

da imagem das crianças e discursos biologizantes para construir a ideia de amor materno

inato, gerando concomitantemente a culpa no feminino em não ocupar a posição do “modo

como deveria”. A divulgação de matérias em jornais por profissionais da saúde da época

relatando a importância da permanência no amamentamento infantil e boletins de “conselhos

às mães” eram distribuídos gratuitamente, cientificizando a moralidade sobre os corpos

femininos (Priore, 2021)



49

Getúlio Vargas, durante o Estado Novo selou um novo acordo entre igreja e Estado,

tornando esta grande aliada à consolidação dos valores familiares atrelados à ética

judaico-cristã, em que bom comportamento, trabalho e obediência ao Estado eram qualidades

exaltadas. Estes esforços, entre outras coisas, tinham intuito de multiplicar a quantidade de

mães e filhos, conotando normalidade aos corpos que assim o fizessem, e anormalidade aos

corpos que não conseguissem ou não desejassem tal posição. Desse modo, a “representação

santificada da mãe-esposa-dona-de-casa ordeira e higiênica empurrava a sexualidade feminina

para um único espaço: o da procriação” (Priore, 2021) e do lar.

A ideia, porém, de que as mulheres deveriam ficar no lar é um fenômeno que ocorreu

de forma distinta para mulheres brancas, negras e indígenas, uma vez que das mulheres

brancas não fora retirada a humanidade e, por mais que estas ainda estivessem sob um sistema

opressor e fossem subalternizadas e violentadas em seus casamentos, tinham ainda um certo

resguardo de serem vistas como seres humanos e desejáveis para casar. Já para as mulheres

negras e indígenas quando havia “intercasamento”15 este se dava principalmente pela

necessidade de embranquecer o Brasil e pela necessidade da branquitude de sustentar o mito

da democracia racial através de relações “amorosas” entre as etnias (Nascimento, 1978).

O mito da democracia racial fora e é sustentado por diversas colunas e uma das mais

estruturantes é o longo processo de miscigenação brasileira, sendo que esse é,

paradoxalmente, o processo que mais denuncia o racismo brasileiro e o genocidio dos povos

pretos. Em um ditado, cunhado em épocas colonialistas e ainda presentificado no nosso

imaginário, lemos: “branca para casar, negra p’ra trabalhar, mulata p’ra fornicar”

(Nascimento, 1978, p.62) o qual enfatiza que o processo de miscigenação, feito pelo estupro

das mulheres pretas gerou um “produto” de exportação brasileiro - a mulata - e seu destino

nas cidades estava reservado a cubinagem e/ou prostituiçao (Nascimento, 1978).

Priore (2020) apresenta que no período colonial, fora introduzido no Brasil o conceito

de “home, sweet home” (lar, doce lar), trazido pelos ingleses. Tal expressão buscava construir

a ideia de lar como ambiente agradável e acolhedor, dotando a dona da casa (senhora) da

responsabilidade de comandar esse espaço, é com este processo também que os adornos das

casas ganharam grande importância e simbolismo de status para a burguesia brasileira.

Começou assim um intenso movimento em torno da mulher branca burguesa que tinha uma

dupla função, constituir esse espaço enquanto campo materializado para sustentar o poder de

sua família e fixar sua imagem de valor a partir de seus feitos domésticos.

15 casamento entre pessoas de etnias distintas



50

Alguns manuais como o escrito por Gonzaga Duque, sob o pseudônimo de Sylvinio

Júnior de 1894 intitulado “A dona de casa” apresentavam regras básicas para a constituição

de um lar, exigências como casa limpa e organizada, criatividade na ornamentação e higiene

eram essenciais, e a construção de “uma casa que abrigaria uma família composta de marido,

mulher e dois filhos e duas empregadas deveria ter: duas salas, quatro quartos, copa, cozinha ,

dispensa privada e banheiro” (Priore, 2020, p. 170).

Algumas décadas depois, Vera Cleser escrevera o livro “O lar doméstico - conselhos

para boa direção de uma casa” (1902) detalhando como deveria ser uma residência burguesa

de porte médio, neste trabalho são encontrados detalhes sobre como os modelos

arquitetônicos e de ornamentos da casa expressavam simbolicamente a fortuna da família e

sua posição social. Neste aspecto, a mulher branca e burguesa também é vista como um bem,

no qual seus atributos valorizam ou desvalorizam a família, assim, sua feminilidade, bem

como suas virtudes eram expressas nas salas de jantares, as quais embelezavam as recepções e

poderia recitar poemas, falar sobre literatura, viagens e artes, bem como fazer belas

apresentações de piano, que enaltecia o seu marido (Priore, 2020).

O ideal do “lar, doce lar” destinava-se à mulher branca, mãe dos herdeiros dos

senhores, que assumia o papel de cuidar dos adornos domésticos, preparar-se para uma

apresentação objetificada à comunidade, baseada em seus dotes, e comandar as criadas. Sob a

responsabilidade moral atribuída pela Igreja, ela era moldada para ser o elo ideal da estrutura

familiar patriarcal. Em contrapartida, as mulheres mestiças ocupavam, em sua maioria, dois

papéis distintos: dentro das casas, como servas da senhora branca – onde, frequentemente,

eram exploradas sexualmente pelos filhos dos senhores como parte de uma suposta

“iniciação” – ou nas ruas, relegadas à prostituição de baixo custo. Essa realidade contrastava

com a prostituição das mulheres europeias, especialmente francesas, associadas à elite, e

ainda mais com a das mulheres negras africanas. Estas últimas eram brutalmente

desumanizadas, não reconhecidas como mulheres e, após sofrerem violências sexuais,

retornavam forçosamente ao trabalho escravizado, lado a lado com os homens (Priore, 2020;

Nascimento, 1978).

Temos, desse fato, algumas implicações importantes para pensarmos gênero e cidade,

como por exemplo a construção da dicotomia público e privado que, em solos brasileiros,

nasce a partir do processo de colonização, matrimônio e branquitude. Essa dicotomia se funda

com pressuposto de que há possibilidade de uma divisão clara entre as esferas público e

privado, sustentada principalmente em duas vias: diferença entre Estado e sociedade (locais



51

comuns e propriedades particulares) e distinção entre vida doméstica e não-doméstica (Okin,

2008).

No que tange à segunda distinção (vida doméstica e não doméstica), é essencial

reconhecer camadas indissociáveis das questões de gênero e etnia. A divisão sexual do

trabalho naturalizou a associação das funções domésticas às mulheres e das não domésticas

aos homens, enquanto a racialização reforçou que essa divisão servia aos interesses da

branquitude. Mulheres negras e indígenas foram forçadas a jornadas exaustivas, equiparadas

às dos homens, e submetidas a punições igualmente severas, sem serem percebidas como

frágeis ou dignas de proteção. No âmbito doméstico, essas mulheres desempenhavam papéis

de subserviência à mulher branca, que frequentemente reproduzia discursos alinhados ao

patriarcado. Essa postura, por sua vez, sustentava a posição de subalternidade das mulheres

negras e indígenas, permitindo às mulheres brancas exercerem uma forma limitada, mas

estratégica, de autoridade dentro dessa estrutura hierárquica (Gonzalez, 1984. Davis, 2006).

A clivagem entre público e privado era visto também, no que diz respeito às mulheres,

na diferença entre a mãe de família (senhoras), responsável pelo lar e sexo reprodutivo e a

prostitutiva “mulher publica” que possibilitava o prazer e criatividade nas relações sexuais.

Ancorados nos dogmas da igreja, prazer e casamento não poderiam coexistir na relação, uma

porque casamento era uma aliança principalmente de poder, muitas vezes sem desejo e outra

porque a mulher, mãe de família, senhora branca burguesa, deveria ser pura desses

pensamentos, assim, os prazeres eram atribuídos às mulheres da rua, que tinham essas função

social (Priore, 2020).

Para as ditas “mulheres de rua” (meretrizes), temos notícias de três classes na capital

do Império luso: “as aristocratas, ou de sobrado; as de “sobradinho”, ou das de rótulas; e as da

escória” (Priore, 2020, p.179). A primeira classe estava em casas bonitas, arranjadas,

possuíam criadas e eram sustentadas por ricos políticos e fazendeiros, elas eram normalmente

mulheres francesas, que tiveram carreiras fracassadas na França e vieram tentar a vida no

Brasil. As mulheres francesas eram tão exaltadas, porque na época, o que estava em questão

era justamente uma certa aproximação e identificação com o mundo europeu e, em síntese, ter

relação com uma francesa, era em alguma instância, tem relação com a própria França

(Priore, 2020).

Na escória estavam as mulheres brasileiras (mulatas e indígenas), que eram produtos

de tráfico internacional do sexo, usadas para o abastecimento dos prostibulos das grandes

capitais e ainda as africanas, aquelas do facil descarte, que não eram “artigos de luxo” e não

moravam em boas residencias. Porém, independente da posição que ocupavam nas hierarquia



52

da prostituição, elas eram vistas de forma negativa para as “mulheres de familia”, desta forma

as “mulheres publicas” eram constantemente descritas como pecadoras, demoniacas,

associadas à excessos e vícios e seu corpo estava ligado à sujeira e doença, em detrimento do

corpo da esposa, limpo e saúdavel (Priore, 2020).

Nossas heranças históricas geraram discursos que assentaram ideais acerca do

feminino (frágil, subalterno, inferior, naturalmente doméstico, dócil e gentil), mas pouco era

pensado que esse feminino era constituidor do imaginário da mulher branca burguesa; reitero

o termo imaginário pois, importante não confundir com um saber que revela a natureza dos

corpos femininos quaisquer que fossem. A questão, porém, é que esses discursos que

sustentavam/sustentam algo fortemente instituído no imaginário cultural brasileiro,

operaram/operam sobre os corpos e deram/dão localizações de tratamento e possibilidade de

posições distintas às mulheres brancas e não brancas na cidade.

Após o periódo de escravidão no Brasil por exemplo, as mulheres brancas (europeias

que foram estimuladas a morar no Brasil para “desenvolver” e embranquecer as cidades)

ganharam passagem, trabalhos e lotes de moradias, enquanto as pessoas pretas, que foram

escravizadas por 388 anos, foram abandonados a propria sorte, “como lixos humanos

indesejaveis” (Nascimento, 1978 p. 65). A abolição da escravidão sem nenhum tipo de

política publica que articulasse a inserção dessas pessoas no território e ainda sem nenhum

tipo de garantia é claramente um assassinato em massa e uma das grandes estratégias de

exterminio dos povos pretos no Brasil (Nascimento, 1978).

No Brasil republicano pós-abolição, o cenário para a população negra era marcado por

uma exclusão sistêmica que os relegava a ocupações insalubres, pouco distintas das condições

vividas nas senzalas. Além disso, era comum que essas pessoas habitassem áreas de difícil

edificação, impróprias para urbanização, como becos ou regiões afastadas dos centros

urbanos. Sem perspectivas de trabalho digno e moradia adequada, houve um aumento

significativo de desocupados, pessoas em situação de rua, crianças abandonadas,

trabalhadores temporários e assalariados mal remunerados, incapazes de sustentar a si

mesmos e suas famílias. Essa precarização também resultou no crescimento dos casos de

violência nas ruas, frequentemente associados pelos jornais e literatura da época às pessoas

negras que foram estigmatizadas como os “degenerados da República” (Marigini, 2011).

Assim, mulheres, homens e crianças negras eram cada vez mais empurradas para as

marginalizações das cidades, tanto materialmente – aglomerando-se em áreas insalubres, sem

o mínimo necessário – quanto simbolicamente através dos discursos de branqueamento do

Brasil e eleição dos corpos pretos como grande problema. Abdias Nascimento (1978) nos



53

mostra um escrito de Monteiro Lobato de 1908 o qual dizia “Que problemas terríveis pobre

negro da África nos criou aqui, na sua incosciente vingança! Talvez a salvação venha de São

Paulo e outras zonas que intensamente se injetam de sangue europeu” (Lobato apud

Nascimento, 1978 p. 66).

O “problema” do Brasil – como enunciado pela burguesia branca – era reconhecido

na figura do negro; o que, desde um ponto de vista crítico denuncia, antes de tudo, diante das

péssimas condições sociais que viviam, as atrocidades cometidas pela branquitude no

passado e ainda perpetuadas no presente. Nesse período, a aristocracia brasileira estava

profundamente envolvida em pensamentos eugenistas e na implementação de planos de

branqueamento da população, articulando esses projetos como uma forma de genocídio

sistemático da população negra. Contudo, é crucial ressaltar que a política de

embranquecimento, realizada principalmente pela mestiçagem, foi sobretudo uma forma de

violência estrutural que se apresentava sob o discurso de “democracia racial” perpetuando

apagamentos culturais e subjugações sociais, fazendo com que os frutos dessas relações – as

pessoas mestiças – fossem igualmente vítimas desse sistema opressor.

Os povos mestiços no Brasil ocupam uma posição complexa na sociabilidade

nacional. Fruto de relações atravessadas pela violência colonial, muitas vezes pela exploração

sexual e pelo estupro de mulheres negras e indígenas, as pessoas mestiças foram

historicamente posicionadas como ferramentas simbólicas da ideologia do

embranquecimento. O discurso oficial as colocava como um suposto “intermédio” entre

brancos, negros e indígenas, sendo frequentemente utilizadas como argumento para a

construção de uma identidade nacional marcada pela “democracia racial” Entretanto, essa

narrativa ocultava as dinâmicas de exclusão, marginalização e racismo que também afetavam

as pessoas mestiças, reafirmando sua subalternidade em relação à branquitude.

Segundo Lilia Schwarcz (1993), a ideologia do branqueamento foi institucionalizada

como uma política de Estado, incentivando a imigração europeia e promovendo casamentos

inter-raciais com o objetivo de “melhorar” a população brasileira. Essa perspectiva reforçou a

ideia de que as pessoas mestiças eram validadas apenas enquanto instrumentos de transição

para um ideal de branquitude, negando-lhes uma identidade própria ou o direito de plena

cidadania. Além disso, como aponta Abdias do Nascimento (1978), a mestiçagem foi utilizada

para justificar a diluição cultural e a invisibilização das heranças africanas e indígenas, sob o

pretexto de construção de uma “cultura nacional” homogênea — branca.

No âmbito da sociabilização, as pessoas mestiças enfrentaram (e ainda enfrentam)

uma dupla marginalização: por um lado, são constantemente vistas como “não suficientes”



54

dentro das categorias raciais rígidas de negro e branco; por outro, carregam as marcas da

opressão histórica que lhes nega protagonismo. Isso evidencia que, longe de ser um espaço de

neutralidade ou equilíbrio (função que a mestiçagem nunca ocupou), a mestiçagem no Brasil

se configurou como mais uma ferramenta de manutenção da hierarquia racial, de perpetuação

das desigualdades estruturais e conflito identitário e subjetivo aos povos mestiços brasileiros.

Compreendemos com isso que as formações das cidades brasileiras dentro das marcas

coloniais não estão desatreladas dos discursos que circulam e produzem sentidos. Temos

como exemplo, dentre outras coisas, o fato de que até 1951 a discriminação na seleção de

canditados ao emprego era uma pratica recorrente, atuanto nos anúncios que antes exprimiam

com muita clareza “não se aceitam pessoas de cor” (Nascimento, 1978 , p. 82), depois de

1951, mais especificamente, depois da lei Afonso Arinos16, passou por uma certa

“sofisticação” na qual os requisitos passaram a anunciar a procura por “pessoas de boa

aparência”, visto que, numa sociedade na qual povos negros são sinonimos de mazelas, basta

substituir “boa aparência” por “brancos” que temos os significados da frase acima.

(Nascimento, 1978 , p. 82) e, com práticas como a descrita acima, recursos econômicos e

consequentemente o poder social sempre estivera nas mãos da branquitude em todo o

processo de colonização.

Dessa forma, embora a população negra fosse numerosa em território brasileiro, era o

grupo étnico com menores oportunidades de acesso a empregos remunerados, o acesso ou à

continuidade dos estudos após a educação básica, além de viver, predominantemente, em

condições habitacionais precárias, escassas em acesso a bens e serviços essenciais. No

Nordeste brasileiro, a habitação majoritária dos povos negros era o mocambo, frequentemente

exposto a pragas e água contaminada. Em São Paulo, as populações negras residiam,

sobretudo, em porões e, posteriormente, em favelas. No Rio de Janeiro, as favelas, formadas

nas encostas dos morros, tornaram-se o espaço degradado e usualmente destinado à moradia

da população negra (Nascimento, 1987).

As moradias eram e ainda são retratos das divisões raciais e segregação habitacional

das constituições das cidades brasileiras. Uma pesquisa publicada em 1960, mas realizada nos

anos de 1950 pelo diário O Estado de S. Paulo, demonstra que para quase dois habitantes e

meio do Rio de janeiro (na época), uma era negro – ou seja – os povos negros compunham

16 A Lei Afonso Arinos, também conhecida como Lei 1.390, foi a primeira lei antirracista do Brasil, aprovada em
3 de julho de 1951. A lei estabeleceu penalidades para quem praticasse discriminação racial, como, dentre outras
praticas: recusa de atendimento em estabelecimentos comerciais, impedimento de matrícula em escolas e
universidades e segregação em locais públicos ou privados



55

um pouco menos da metada da população do estado, porém quando vemos esses numeros

associados as ocupações em áreas favelizadas, os negros ocupavam mais que o dobro de

brancos nestes espaços (Nascimento, 1987).

Outro fenômeno importante na construção das cidades brasileiras foi a modernização

dos meios de produção, que gerou grande mobilização de força de trabalho das áreas agrícolas

para os centros urbanos, principalmente São Paulo e Rio de Janeiro, condicionando a

urbanização dessas cidades a passarem por grandes processos de estruturação. As metrópoles

construíam vilas operárias próximas às áreas fabris a fim de abrigar os trabalhadores e

familiares, todavia esses espaços atuavam como regulamentador de controle da vida desses

mesmos dentro e fora das fábricas. Nesse contexto, as esposas dos operários eram tratadas

como extensões de seus maridos, sendo sua presença utilizada para legitimar a imposição de

normas rígidas que definiam suas rotinas, comportamentos e responsabilidades. Esperava-se

que assumissem exclusivamente papéis domésticos e reprodutivos, essenciais para assegurar a

estabilidade do trabalhador e a reprodução da força de trabalho. Suas tarefas incluíam cuidar

da casa, preparar a alimentação e educar os filhos de acordo com os valores e a disciplina

alinhados às exigências do sistema fabril, consolidando assim o controle social exercido sobre

toda a família operária (Priore, 2020).

Os trabalhos fabris aconteciam majoritariamente em condições insalubres, com cargas

horárias altíssimas, salários baixos e sem garantia efetiva de direitos, estes corpos que

passavam de dez a treze horas trabalhando, tinham suas casas apenas como ponto de mínimo

descanso e sua relação com a cidade é extremamente condicionada pelo ritmo industrial. Os

operários eram compostos majoritariamente por imigrantes estrangeiros (italianos, alemães,

japoneses, poloneses, entre outros) povo ao qual a eugenia brasileira apostava no avanço do

branqueamento do Brasil, neste sentido, os homens e mulheres negras eram preteridos nas

seleções, de modo que algum nível de ascensão também lhe era impedido; sobrando-lhes,

quando fosse o caso, trabalhos ainda mais insalubres e pesados .

Priore (2020) diz que as mulheres brasileiras sempre trabalharam e suas profissões

foram alterando-se ao longo das histórias, mas que, mais comumente suas atividades estavam

ligadas ao “setor de consumo coletivo, serviços públicos e no comércio ou em profissões

reconhecidamente “femininas”: enfermeiras, professoras, balconistas, telefonistas, secretárias,

escriturárias, guarda-livros e datilógrafas” (Priore, 2020, p. 204). No entanto, conforme já

apontado pelos estudos de Lélia González (1984) e Abdias Nascimento (1978), as mulheres

negras, em particular, foram e continuam sendo sistematicamente excluídas das oportunidades

de trabalho, especialmente daqueles cargos que envolvem contato direto com o público. Essa



56

segregação ocupacional intensa, que afeta as mulheres negras e mestiças, representa uma

manifestação explícita da hierarquia racial que perpassa e estrutura a organização do mercado

de trabalho no Brasil, evidenciando as profundas desigualdades raciais que ainda marcam as

relações de trabalho e de acesso a direitos.

Em síntese, o processo de urbanização e modernização das cidades brasileiras foi

profundamente moldado por desigualdades raciais e de classe que não apenas reconfiguraram

o espaço urbano, mas também estruturaram as relações sociais e econômicas do país. A

segregação espacial, que impôs à população negra e mestiça a concentração em áreas

periféricas e insalubres, foi uma das expressões mais visíveis dessa hierarquia social,

perpetuando a exclusão dessas populações dos espaços urbanos mais centrais e valorizados.

Esse fenômeno, como afirmam Lilia Schwarcz (1993) e Abdias Nascimento (1978), reflete

uma continuidade das práticas coloniais e escravocratas, intimamente vinculadas ao projeto de

embranquecimento da sociedade brasileira.

Esses legados históricos de racismo estrutural e desigualdade social ainda configuram

as dinâmicas urbanas, sociais e econômicas no Brasil contemporâneo. A segregação

habitacional, o acesso restrito a oportunidades de trabalho e a marginalização persistente de

grupos negros e mestiços são evidentes na estrutura da cidade moderna. Além disso, a

persistente violência contra os corpos femininos, especialmente os corpos negros, e a

sexualização e objetificação dessas mulheres, revelam a continuidade dessa herança de

exclusão e subordinação. Desta forma, cidade sempre foi, e continua sendo arena de disputa

entre as práticas hegemônicas e os saberes insurgentes – muitas vezes protagonizados por

mulheres na condição de sobravivêntes – que resistem e reivindicam espaços de autonomia e

transformação, de modo que ao desafiarem as normas impostas, reconfiguram o imaginário

urbano. Assim, a constante luta por uma cidade de fato democrática e inclusiva exige além do

reconhecimento dessas injustiças e violências históricas, uma reconfiguração e

desmantelamento das estruturas e configurações de poder que criam alicerces para a

manutenção das segregações e opressões em suas mais diversas formas.



57

1.2. Cidade enquanto discurso que faz circular sentidos de
assimetria entre gênero, raça e classe

(figura 7. Sem título. Fonte: Elaborado pela autora (2022)

A análise das cidades brasileiras exige que nos voltemos aos elementos históricos que

estruturam suas formas e significados, pois suas configurações contemporâneas não podem

ser dissociadas das dinâmicas coloniais que as fundaram e que por ela ainda operam. Ainda

que fosse possível explorar outros ângulos, como as transformações arquitetônicas ao longo

do tempo ou as diversas formas de habitar resultantes do crescimento populacional, este

trabalho se concentra em um aspecto crucial: a percepção de que os acontecimentos históricos

que deram forma ao Brasil persistem como marcas vivas na urbe, sobretudo nas corpas das

mulheres. Todavia, essas corpas são, além de territórios onde se inscrevem as violências de

um país colonialista, sexista e racista, criadoras de mundo e construtoras de narrativas que

desafiam a hegemonia desses legados, abrindo frestas – isto é cunhando fissuras que escapam

à totalidade e ao controle das narrativas hegemônicas, subvertendo as ordens estabelecidas –

para distintos modos de habitar e imaginar a cidade.

Reconhecer essa dimensão implica romper com a ideia de que os fatos históricos

permanecem encerrados em um passado superado. A crença na modernidade como um estágio

plenamente igualitário – fundamentada em discursos como “mulheres têm direitos iguais” ou

“o racismo foi superado” – é, acima de tudo, uma narrativa conveniente para sustentar os

privilégios da branquitude cisgênera, heteronormativa e masculina, privilégios estes que

derivam das estruturas coloniais, mas são constantemente renovados e naturalizados por

discursos que negam sua própria gênese.



58

Ademais, essa negação está intimamente ligada aos projetos eugenistas do século XX,

que buscaram apagar as evidências visíveis das atrocidades coloniais. Nesse processo, não se

pretendia superar as desigualdades, mas sim mascará-las, evitando que as marcas da

escravização permanecessem como denúncia pública e imagética de uma história de opressão.

Os corpos das mulheres, sobretudo as relegadas à sobra-vivência (Simas, 2020), ao resistirem

e reexistirem, tramam espaços de insurgência, onde emergem não apenas denúncias do

passado colonial, mas também visões de futuros possíveis que rompem com a cidade

hegemônica e suas violências estruturais.

Assim, é porque as cidades são assimétricas em materialidade e discurso, criando

hierarquias associadas a lugares de suposto poder, que diversas violências são legitimadas ao

corpos dissidentes, é porque temos um passado histórico pautado na escravização dos povos

indígenas e africanos, que hoje sustemos sentidos de Outridade aos povos subalternizados e

não reconhecendo-os como semelhantes e muitas vezes, nem como humanos. Neste momento,

faz-se necessário precisarmos que, se estamos tomando cidade enquanto discurso, que faz

circular esses sentidos, há ao menos dois constructos que precisamos assentar, e estes são:

discurso e sentidos.

Para Orlandi (2010), “discurso é efeito de sentido entre locutores” (p. 14) e “os efeitos

resultam da relação de sujeitos simbólicos que participam do discurso, dentro de

circunstâncias dadas” (Eni. P. Orlandi, 2010, p. 15), ou seja, para a autora, discurso não é algo

que tenha significados dicionaristas, ele é movimento que ocorre pela significação dos

sujeitos atravessados pelo processo histórico e social. Já as circunstâncias dadas, ou ainda as

condições de produção, pensa na relação do sujeito com a situação, e esta pode ser, de modo

estrito (contexto imediato), ou de modo amplo (envolvendo contexto-sócio histórico e

ideológico).

As condições de produção que embasam os sentidos dos discursos são constituídas

pelo que a autora chama de “interdiscurso”, ele é o “o já dito o que está na base do dizível

sustentando cada palavra tomada” (Eni. P Orlandi, 2005. p. 31). Neste aspecto, os enunciados

não são particulares, eles significam também outros processos e todo “novo” enunciado

contém uma relação com o já dito, criando dois eixos que se encontram em constantes pontos

de intersecção dos quais produzem nossos dizeres e sentidos.

Para que os discursos sejam compreendidos por um grupo comum, em suas

particularidades culturais, ou ainda, para que compreendamos os sentidos universais, é preciso

que hajam processos de estabilização de sentidos, mas, todavia, para que não nos afundemos

nos sentidos dados de forma que algo só pode ter um significado estrito e nada mais, é preciso



59

que haja fissuras das quais novos sentidos possam saltar. Sendo assim, faz parte ainda da

estruturação do discurso, as paráfrases e as polissemias, em que o primeiro constructo liga-se

com a ideia de manutenção e, “são aqueles pelos quais em todo dizer há sempre algo que se

mantém, isto é, o dizível, a memória” (Orlandi, 2005. p. 36), e, o segundo, a polissemia é

aquela que produz rachadura evocando novas formas de sentidos.

Ainda pensando nas condições de produções de discurso, Orlandi nos apresenta as

formações imaginárias, que contém em sua elaboração a antecipação, as relações de sentido e

as relações de força, para este trabalho, cabe-nos saber que a partir da nossa posição social,

nos imaginamos em determinados lugares (ligados à ideologia) e antecipamos a maneira

como achamos que devemos ou podemos nos referir ao outro, esse dizer porém, vem

sustentando outros dizeres e posições de poder que são anteriores ao dito. No que diz respeito

às formações imaginárias, estas são “imagens que resultam de projeções, são essas projeções

que permitem passar das situações empíricas - os lugares e sujeitos - para as posições do

sujeito no discurso” (Eni. P Orlandi, 2005. p 40.), ou seja, as formações imaginárias revelam

o lugar que achamos que estamos e como podemos nos referir aos outros dentro da posição

que consideramos que ele esteja.

Somos sujeitos históricos interpelados pela ideologia, de modo que não temos

condições de estar “fora” dessa, nem de existência sem as filiações ideológicas, entretanto,

somos assujeitados a ponto de esquecermos que estamos falando e pensando com ela.

Orlandi, 2005 nos anuncia que as ideologias têm a capacidade de dissimulação das sua própria

existência, apresentando-se como o mais comum e mais disfarcado possivel, pois se

consolidam a partir dos nosso nichos de sociabilização como família, escola, trabalho,

formações e afins, resultando um sujeito-histórico. Os ditos do sujeito, porém, constantemente

não são associados ao seu campo formativo, de modo que este, pela via do esquecimento

(ideológico), acredita que é a origem do que se diz e não se recorda que entrou em um campo

já existente de sentidos. Temos com isso, o que a autora compreende como esquecimento.

Os esquecimentos são ligados a ideologia e, para Orlandi, 2005, ideologia não carrega

aspectos negativos, ela é nossa possibilidade de habitar mundo, filiando-se ou (des)filiando-se

às ideologias existentes, neste sentido, ideologia para a autora enunciada está ligada à

naturalização de sentidos e, os esquecimentos são as formas pelas quais, de modo

inconsciente, somos interpelados por essa naturalização e acreditamos ser a origem dos nosso

dizeres, quando estamos de fato, retomando os sentidos pré existentes, que “são determinados

pela maneira como nos inscrevemos na língua na história e é por isso que significam e não

pela nossa vontade” (Orlandi, 2005, p. 35).



60

Assim, conforme aponta a autora, para que o discurso opere, há sempre algo do não

dito presente no dito do sujeito sócio-histórico subjetivado pela linguagem. Os sentidos que

nos atravessam precedem nossa existência, estando atrelados a formações discursivas

ideológicas. Contudo, é importante destacar que todo discurso convocado por uma formação

discursiva ideológica carrega em si o contraditório.

Um exemplo que ajuda a esclarecer essa ideia pode ser encontrado nos movimentos

feministas. Pela via da antecipação, o feminismo pode ser pensado como um movimento que

busca a união coletiva de mulheres em prol da emancipação. Entretanto, mesmo dentro dessa

formação discursiva, os sentidos são múltiplos e, muitas vezes, contraditórios. Observa-se,

por exemplo, discursos feministas que se alinham ao neoliberalismo — uma lógica que

inevitavelmente reforça relações de hierarquia e submissão, especialmente para as mulheres.

Dessa forma, tais discursos contradizem expectativas de emancipação e igualdade

originalmente associadas ao feminismo, evidenciando a complexidade e as tensões internas às

formações discursivas.

Tomando as cidades brasileiras como discursos que produzem sentidos e as mulheres

como interlocutoras, podemos pensar que nessa relação de esquecimento – que é condição do

discurso – escamoteiam-se produções de violências históricas pelo processo da naturalização,

de forma que hoje, pouco pensamos, (mas sentimos os efeitos disso) que nossas cidades são

filiadas a discursos patriarcalistas, racistas e sexistas e que tais significações produzem

sintomas sociais nos corpos de seus alvos.
A cidade não está, e nunca esteve, livre de absorver os
discursos que constroem a sociedade, sejam eles
libertários ou opressores, estruturais ou superficiais,
progressistas ou conservadores. São esses discursos que,
somados, configuram o seu tecido e suas divisões
espaciais. (Berth, 2023)

O tecido dos solos das cidades brasileiras são embebidos de longos processos de

violações à condição humana e, os esquecimentos são condições que nos fazem naturalizar os

sentidos da escravidão, da opressão de gênero e classe e nos fazem, mais que isso,

desatrelá-los da constituição e organização dos espaços. A cidade é o meio de germinação das

ideias segregacionistas e é a grande anunciadora que existem condições desiguais para

pessoas brancas, não brancas, mulheres, pessoas com deficiência e pessoas lgbtqiapn+. Esse

acesso é ainda mais denunciador, se as frentes analíticas subjetivas se sobreporem ou se

cruzarem com a condição de classe dominada, principalmente de moradores de áreas

favelizadas (Berth, 2023).



61

Compreendemos assim que essas segregações ocorrem em âmbito material e

simbólico na cidade e que esses conceitos não estão estritamente separados, uma vez que o

material é constituído também pelo simbólico e o simbólico só ganha permanência pela

materialização. Desta forma, a cidade, ideologicamente patriarcalista, racista e sexista ganha

materialidade simbólica quando – dentre outros exemplos – nos deparamos com o que a

autora Joice Berth (2023) chama de “urbanismo eugênico” e “urbanismo daltônico”.

O primeiro constructo (urbanismo eugênico) remete a ideia de que exista uma evidente

divisão racial dos territórios brasileiros, em que as áreas “nobres” e/ou burguesas estão

destinadas à branquitude, enquanto as áreas favelizadas, estão para a negritude. Já segundo

construto (urbanismo daltônico) é consequência destas divisões, que se dá pelo apagamento -

ou esquecimento - que esta exista, generando a naturalização das desigualdades, sustentada

inclusive pelos estudiosos da área que não levam o quesito “cor” como um análitico das

divisões territoriais (Berth, 2023).

Está amplamente consolidado que as cidades brasileiras, desde seus primórdios, foram

estruturadas em uma lógica de segregação de classe. No entanto, muitas vezes ignoramos que

a manutenção das populações negras e das mulheres em condições de pobreza não é apenas

um reflexo dessa estrutura, mas um projeto deliberado que sustenta sua precarização nas

cidades. Ao observarmos a divisão racial e de gênero do trabalho, fica evidente que as

populações negras continuam a ocupar, majoritariamente, os postos de trabalho mais

precarizados e os subempregos, recebendo os menores salários e sendo sistematicamente

relegadas às margens da economia formal e dos direitos urbanos.

Dados do IBGE (Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística), 2018, buscou

compreender as relações de desigualdade no mercado de trabalho através da perspectiva

racializada, com isso, observou-se que independente do nível de escolaridade, as (os)

trabalhadoras (es) brancas (os) recebiam maiores remunerações pela hora trabalhada e, a

discrepância ficava mais evidente quando analisado o grupo que continha o nível de instrução

mais alto. Neste grupo, as (os) trabalhadoras (es) brancas (os) recebiam R$ 31,90 de

rendimento-hora, já as (os) trabalhadoras (es) negras (os) recebiam R$ 22,30, significando que

o rendimento da população branca para o mesmo nível de instrução é de 43,2% maior

comparado com a população negra (IBGE, 2018; Berth, 2023).

Outro dado importante para pensarmos a divisão racial dos espaços são as ocupações e

rendimentos das populações negras, no mesmo censo acima citado, vemos que as (os)

trabalhadoras (es) negras (os) exercem ocupações que lhes rendem os menores salários e seus

maiores campos de atuação são nos serviços domésticos (65,9%), na construção civil (63,0%)



62

e na agropecuária (60,8%). Já para o grupo étinico branco, mais da metade das/os

trabalhadoras/es ocuparam funções nas áreas da educação, da saúde e nos serviços sociais.

Esses dados nos elucidam, como as possibilidades de ascensão econômica e de classe, que

geram melhores condições de moradia e estas, outras condições de cidadão, estão nas mãos

das pessoas brancas e sua sustentação se dá pela via do pacto narcísico. (Bento, 2022. IBGE,

2018).

O pacto narcísico da branquitude é um conceito cunhado pela psicóloga e ativista Cida

Bento (2022), no qual, para a autora, branquitude é um modo de hegemonizar o branco,

principalmente masculino, como perfil universal e “sua perpetuação no tempo se deve a um

pacto de cumplicidade não verbalizado entre pessoas brancas, que visa manter seus

privilégios” (Cida Bento, 2022 p.11). Esse tratado se sustenta pela via narcísica de

autopreservação, criando no diferente (não branco) uma ameaça ao “universal” ou “normal”,

para tanto, pessoas brancas usam o modo de preservação da branquitude através da

manutenção destes em lugares de poder.

É importante ressaltar que, esse pacto é muitas vezes silencioso e sutil e está pautado

na nossa concepção discursiva ideológica de que branco é condição de existência e a esta

condição, muitas vezes, estão reservados os significantes de “elitista, letrado, bem sucedido,

rico, inteligente” (Neusa Santos, 1983, p.34), enquanto para o negro está reservado a condição

de “coisa, peça, mercadoria” (Isildinha Nogueira, 2021 p. 47). Isildinha Nogueira (2021) nos

específica que, em períodos de escravização brasileira, o negro não era persona, nem no

sentido júridico (não era sujeito nascido livre e assim não era portador de direitos) e nem no

sentido humano, pois seus status era de objeto - “peça”, não de humano.

Após o período de abolição da escravatura, a condição de persona jurica fora estendida

aos povos negros, porém foi-lhe – e ainda hoje é – negada a condiçao de persona humana.

Naquela época, a libertação da correntes escravagistas não significou ao negro a introdução

no trabalho remunerado e a assistencia das politicas publicas, ao contrário, significou um dos

maiores modos de exclusão, exterminio e abandono, gerando assim o “problema do negro no

Brasil” (Nascimento, 1978), ou ainda o “peso excedente na estrutura social” (Isildinha

Nogueira, 2021 p. 49). Esses significantes sustentam o campo ideológico da branquitude, ao

qual, a sociedade brasileira parece, constantemente associar-se e nutrir-se de tais concepções,

esquecendo-se porém, como condição discursiva, que isto é constituição de sentido histórico.

Nas cidades brasileiras, discursos material-simbólicos operam de forma persistente,

reforçando exclusões que atravessam os corpos que não se adequam ao ideal hegemônico —

branco, heterossexual, homem, cisgênero. Esses discursos atuam como marcas simbólicas e



63

físicas, que constantemente recordam a esses corpos que o espaço urbano não lhes pertence.

Ao revisitarmos eventos históricos abordados neste trabalho, como a colonização brasileira,

os projetos eugenistas, a construção de um modelo social excludente e o projeto de

empobrecimento feminino, percebemos como esses processos moldaram de forma desigual as

experiências citadinas de mulheres brancas e não brancas.

Uma pesquisa recente, intitulada "Como Anda Brasília", realizada pelo Instituto de

Pesquisa e Estatística do Distrito Federal (IPDF, 2022), evidenciou essas diferenças ao

analisar os deslocamentos dos brasilienses. Os dados mostram que a população negra

feminina é a que mais depende do transporte público para deslocamentos de trabalho (45,5%)

e, dentre todos os grupos analisados, é também a que mais realiza trajetos a pé pela cidade

(12,7%). Esses números destacam como a mobilidade urbana no Brasil está profundamente

atravessada pelas questões de raça, gênero e classe e ainda, como o fato desses fatores não

serem levados em consideração – por grande parte dos planejadores urbanos – , atenua as

desigualdades de acesso e direito à cidade.

Esse fato nos faz pensar, como nos elucida Diana Helene (2019), que as cidades

brasileiras não levaram/ não levam em consideração a variação das mobilidades urbanas, uma

vez que, esta não é pensada para mobilidade de pequenos trajetos, dos quais são,

majoritariamente realizado por mulheres, tendo em vista que são estas são incubidas

socialmente das compras, dos cuidados no entorno da moradia, de levar e buscar os filhos na

escola e ainda, muitas vezes, dos trabalhos produtivos fora do ambiente doméstico. A

pesquisadora nos específica que, o urbanismo capitalista privilegia os trajetos

longos/pendulares entre residência e trabalho, priorizando ainda os deslocamentos feitos por

automóveis particulares (maior modo de deslocamento masculino). É o que a pesquisadora

Joice Berth (2023) chama de carrocracia17, esse movimento cria estratégias para ligar o centro

à periferia, mas negligencia os acessos entre bairros, onde estão as maiores demandas das

mulheres.

Outro elemento que evidencia as cidades como espaços discursivos alinhados a

ideologias patriarcais, sexistas e racistas é a predominância de homenagens a homens nos

nomes das vias públicas. Esse aspecto imagético e simbólico reforça desigualdades históricas

e aponta para a invisibilidade feminina na construção das narrativas urbanas. Uma pesquisa

realizada em 2023 pelo G1 revelou que, na cidade de São Paulo, 27,8 mil ruas (57,2%)

prestam homenagem a homens, enquanto apenas 4,1 mil (8,5%) são dedicadas a mulheres.

17A ‘carrocracia’ é a supremacia dos carros nos espaços das cidades, que concentra não apenas o privilégio de ter
mais infraestrutura que favoreça seu uso, mas também disputa a narrativa de domínio espacial (Berth, 2020)



64

figura 8: Sem nome. Fonte: Elaborado pela autora (2022)

Dados semelhantes foram encontrados em um estudo conduzido pelo grupo Medida

SP, em 2016, que analisou quase 70 mil logradouros da capital paulista. Os resultados

mostraram que 27,5 mil desses espaços têm nomes masculinos, enquanto aproximadamente 5

mil homenageiam mulheres, revelando uma disparidade significativa. Esses números

materializam as hierarquias de gênero e tornam visível a forma como o espaço urbano

perpetua estruturas de exclusão, relegando as contribuições femininas a uma posição

secundária, mesmo nos elementos mais simbólicos da cidade. A imagem a seguir sintetiza

esses dados e ilustra o impacto dessa desigualdade nas dinâmicas simbólicas que sustentam as

cidades brasileiras.

(Figura 9 - Gráfico das proporções das nomeações das vias públicas da cidade de São Paulo, tendo
gênero como elemento analítico. Fonte: Estudo realizado pelo grupo medida SP)



65

Ainda nesta perspectiva, vemos que na cidade de Uberlândia, segundo um

levantamento feito pelo Diário, baseando-se no Guia Sei (catálogo de logradouros), no ano de

2017 as vias públicas recebiam 3,5 vezes mais nomes masculinos que femininos, em que,

havia na época ao menos 1966 logradouros com nomeações masculinas, enquanto as vias que

receberam homenagem femininas se restringiam a 561. Esta mesma conclusão se repete na

cidade de Belo Horizonte, na qual, segundo um levantamento realizado pela agência Gênero e

Número, no ano de 2021, 47% dos logradouros homenageiam figuras masculinas, 17%

figuras femininas e 36% prestam homenagem a outros elementos.

Figura 10: Sem nome. Fonte: Elaborado pela autora (2022)

Analisando ainda elementos imagéticos que estão presentes nas cidades e carregam

majoritariamente homenagens a homens nos deparamos com os monumentos, nos quais, na

cidade do Rio de Janeiro, temos segundo dados de 2012 da Secretaria de Conservação e

Serviços Públicos, uma distribuição de 217 bustos e estátuas masculinas em detrimento a 13

femininas. Na cidade de São Paulo o Instituto Polis realizou uma pesquisa no ano de 2020

com as 367 obras monumentais, destas 200 retratam figuras humanas, a partir das figuras

humanas temos 169 homenageando homens e, destas, 137 são homens brancos enquanto

homens negros somam 4 monumentos e homens indigenas somam outros 4.

Ainda segundo a pesquisa acima citada, apenas 24, dos 200 monumentos que retratam

humanos representam mulheres e, dessas, 18 são brancas, uma é negra e mulheres indígenas

não são representadas em monumentos na cidade de São Paulo. Vale ressaltar que o único

monumento que representa uma mulher negra na cidade de São Paulo, até a data da pesquisa



66

citada, é a escultura da “Mãe Preta” de Júlio Guerra, mesmo criador da escultura do

bandeirante Borba Gato. Visto que, a escultura “Mãe Preta”, possui 3,64 metros de altura e

representa uma ama de leite, sentada, com proporções distorcidas, em que, a cabeça é menor

que o restante do corpo e, a escultura do bandeirante Borba Gato, possui 13 metros de altura e

representa o bandeirante ereto. Vemos abaixo uma imagem apresentada nos estudos do

Instituto Pólis sobre a diferença proporcional entre os dois elementos citados:

(Figura 11 - Diferença proporcional entre alguns monumentos de São Paulo. Fonte: Instituto Pólis,
2020)

As proporções distorcidas, bem como a posição da Mãe preta (sentada, de cabeça

baixa e amamentando) quando colocada próxima ao outro monumento de Júlio Guerra, o

Borba Gato parece conotar ao bandeirante a posição de imponência, ao qual sua verticalidade

parece anunciar um ícone de poder. Podemos pensar a partir disso, quais cidades são ditas por

esses monumentos? O que podemos ouvir dos dizeres-cidade (Araujo, Araújo, Cabral et al.,

2016) a partir de uma imagem que nos demonstra quatro monumentos dos quais prestam

homenagens a pessoas negras se espreitam em tamanhos que não passam de 3m e 64

centímetros, em detrimento a imagem de um homem branco escravagista que cometeu

atrocidades na nossa formação de cidade ser representado com uma figura de 13m?



67

Parecem gritos que fazem questão de anunciar a quem as cidades pertencem,

discursividades que se deixam dizer pelos sentidos que sustentam. Joice Berth (2020) nos diz

que as cidades são falogocêntricas18 uma vez que “as opressões são captadas silenciosamente

pela percepção dos símbolos e discursos impressos nela” (Berth, 2020). Podemos pensar que

essa captura silenciosa se alinha aos nossos esquecimentos, uma vez que naturalizamos

símbolos como este, entretanto, naturalizar ou esquecer, não significa neutralizar os efeitos de

sentido.

Escutamos, entretanto, no dia 24 de julho de 2023 anúncios de outros dizeres-cidade,

frestas nesses discursos hegemônicos através do ato realizado pelo grupo “revolução

periférica” que ateou fogo no monumento do bandeirante acima citado (imagem 11). O ato foi

anunciado como uma ação de protesto contra a homenagem á Borba gato, símbolo de

expropriação de terras indígenas e quilombolas, estupro e genocídio. Em frente ao ato o grupo

levantou uma faixa com os seguintes dizeres “a favela vai descer e não vai ser carnaval”.

O dizer em si já nos faz saltar alguns sentidos, dentre os quais, podemos perceber a

favela como um lugar que está à parte, que “desce” ou se inclui no carnaval, momento este,

como evidência Lélia Gonzalez (1984), que o mito da democracia racial é evidenciado com

toda sua força simbólica.

É no carnaval que “a mulher negra transforma-se única e exclusivamente na rainha”

(Lélia Gonzalez, 1984 p. 6), mas após a semana festiva, ela retorna a posição de empregada

doméstica exercendo sua condição cotidiana. A autora nos explicita ainda que o carnaval é a

“exaltação mítica da mulata” em um parênteses, possibilidade (ainda pela percepção da

branquitude) de por um instante estarem em cena de exaltação e, com isso, anunciar que a

“favela vai descer” e não será apenas na condição carnavalesca - ou não pela permissão da

branquitude - é um grito por outros sentidos e dizeres.

18 Falogocentrismo é um conceito filosófico e crítico, popularizado por Jacques Derrida, que combina as ideias
de logos (razão ou discurso) e falo (símbolo do patriarcado e da centralidade masculina). Refere-se à tendência
de estruturar o pensamento ocidental em torno de uma lógica binária que privilegia o masculino, a razão e a fala
como formas de autoridade, marginalizando outros modos de saber e ser.



68

Figura 12 - Monumento do Borba Gato sendo queimado por intermédio da ação do grupo “revolução
periférica”. fonte: Jornal Nexo. Foto de Rafael Vilela/ reprodução- com intervenção da autora (2021)

Outro aspecto importante para pensarmos é a escolha da representação da “mãe preta”

como única homenagem prestada a mulheres negras na cidade paulistana. Lélia Gonzalez

(1984) nos anuncia que a partir da colonização as mulheres negras são vistas/ ditas a partir das

noções de mulata, doméstica e mãe preta. Acerca da “mãe-preta” a autora nos diz que ela

tende a ser retratada e discursivizada pela branquitude através da consolidação da imagem da

benevolência, amor extraordinário e dedicação total, mas é justamente neste sentido que esta

“vai dar a rasteira na raça dominante” (Lélia González, 1984 p. 13), porque ela é a mãe e com

isso “a branca, na verdade, é a outra”(Lélia González, 1984 p. 13).

Em períodos escravagistas, a maternidade era negada às mulheres negras, sendo estas

(mães pretas) obrigadas a exercerem cuidados aos filhos dos senhores brancos. É neste fato,

porém, que Lélia nos anuncia a “rasteira”, uma vez que ela era a mãe que amamentava,

cuidava, colocava pra dormir, ensinava a falar e contar histórias e neste processo de

fazer-ensinar a falar, imprimiu na fala dos brancos a marca da africanização - o pretuguês.

Lélia, a partir da psicanálise lacaniana, nos diz que é então essa mulher que faz a função

materna e que “passa prá gente esse mundo de coisas que a gente vai chamar de linguagem”

(Lélia González, 1984 p. 14).

É, então, a partir dessa linguagem que entramos na ordem da cultura e é através

principalmente da mulher mulher negra exercendo cuidado e ensino, que podemos considerar

o Brasil como uma Améfrica Ladina, em que a mulher negra torna-se uma protagonista



69

paradoxal: ao mesmo tempo que é invisibilizada nas esferas de poder e prestígio, sua presença

e atuação é pilar para a manutenção das heranças Africanas e do saqueamento das tentativas

hegemônicas brasileiras. González (1984), que está interessada em pensar o racismo e

sexismo enquanto neurose na cultura brasileira, reflete através da figura do homem branco

(sustentador do patriarcalismo) as questões da formação de sujeito19.

Partindo da psicanálise, Lélia (1984) nos diz que, quando crianças, no nosso processo

de formação enquanto sujeitos, nutrimos desejos por quem exerce a função de cuidado.

Porém, em função do tabu do incesto, somos levados a reprimir tais desejos, sublimando-os e

sintomatizando pela neurose. A partir da figura do homem branco burguês, a autora nos diz

que quem exerceu essa função de cuidado foi a mulher negra (mãe preta, babá, doméstica) e

neste sentido o desejo do homem branco é pela mulher negra, o qual é duplamente censurado

(pelo tabu e pelo racismo), gerando o que Lélia (1984) nomeia de neurose cultural brasileira

(Lélia González, 1984; Jaqueline Conceição, 2020).

Desse modo, racismo e sexismo, através do patriarcado fazem parte da nossa formação

cultural e urbana enquanto sintoma de neurose, o qual é sustentado cotidianamente pela

estrutura social e política materializando-se nas cidades pela divisão racial dos espaços

urbanos, pelo genocídio e encarceramento das populações negras, pela manutenção do

empobrecimento feminino e negro. Bem como as constantes violências físicas, psíquicas e

emocionais das quais as mulheres são submetidas no tecido urbano, seja em espaço público

ou privado.

Vemos a partir de Lélia González (1984), que a neurose brasileira pode ser

compreendida como um reflexo das relações de repressão e projeção entre homens brancos e

mulheres negras. A autora argumenta que o homem branco, ao não conseguir integrar seu

desejo pela mulher negra devido às estruturas raciais e de gênero, manifesta esse conflito por

meio da hostilidade. Esse comportamento paradoxal — de objetificar, desumanizar e excluir

ao mesmo tempo — revela uma neurose coletiva sustentada pela dinâmica colonial e

patriarcal, que impede o reconhecimento da mulher negra como sujeito. A hostilidade, então,

é um sintoma de uma repressão histórica, onde o desejo reprimido retorna de forma

19 Usamos sujeito aqui a partir de Lacan no qual o sujeito é fundamentalmente um ser dividido e alienado,
constituído pela linguagem e pelas relações com o "outro". Lacan reformula a ideia de sujeito psicanalítico ao
afirmar que ele não é uma unidade coesa e consciente, mas uma instância fragmentada, marcada pela falta. O
sujeito lacaniano se forma no processo de aquisição da linguagem, principalmente no "estádio do espelho", onde
a criança, ao se reconhecer na imagem refletida, desenvolve o "eu" (moi) como um ponto de identificação, mas
também de alienação. A partir desse momento, o sujeito entra no campo do simbólico, estruturado pela
linguagem, e passa a se entender e se relacionar com o mundo a partir dessa estrutura de significantes que nunca
correspondem totalmente ao seu desejo (Lacan, 1953). Assim, o sujeito lacaniano é visto como um ser em falta,
cuja identidade está sempre em construção, marcada por uma relação de desejo com o outro e com a linguagem,
e jamais totalmente resolvida.



70

distorcida, reforçando a violência e a subordinação da mulher negra (Lélia González, 1984;

Jaqueline Conceição, 2020)

Essa neurose não tratada e não dita, resulta no que conhecemos como racismo

estrutural, o qual é, em conjunto com o sexismo apresentado nas cidades brasileiras, grande

fator de sofrimento a quem vivencia os efeitos dessas ideologias. Pelas corpas das mulheres,

principalmente daquelas às quais esses efeitos recaem de forma mais atenuada, podemos ver

saltar sentidos excludentes na urbes. Todavia, apostamos que estas corpas fazem saltar

cotidianamente novos sentidos e enunciados, enfrestando o tecido social de possibilidades

múltiplas de existência.

Os dados e fatos aqui elegidos foram pensados para que abrissem questões sobre

quais cidades são ditas através da nossa formação social brasileira, o que tais representações

simbólicas-materiais sustentam enquanto dizeres-cidade através das estruturas erigidas e

sustentadas. Ancoro-me na percepção de que esses dizeres são filiados aos ideais

patriarcalistas, racistas e sexistas, dos quais buscam sua manutenção vital pela preservação

das estruturas hierarquizadoras, fazendo-se a ideia que são discursos hegemônicos,

pretendendo-se universalizantes.

Temos em vista, porém, que para que tal hegemonia possa se consolidar é necessário,

como nos coloca Lélia Gonzalez (2020) que tanto “vítimas” como “algozes” façam fazer

sentido esses dizeres. Compreendemos assim a necessidade de revisitar os dizeres anunciados

através dos corpos das mulheres, a fim trazer a questão de como esses sentidos se formaram e,

ainda, como dizem nas experiências citadinas das mulheres. Vale ressaltar que não podemos

realizar essa análise tomando apenas gênero como um analisador único de assimetrias,

estaríamos com isso compactuando com os discursos que se pretendem universalizantes,

tecemos assim, junto a gênero o fator analítico raça e classe para pensar a constituição, ou

invenção do torna-se mulher.



71

20

20 Figura 13. Colagem As mulheres precisam ficar de olho. Fonte: Elaborado pela autora (2022)



72

CAPÍTULO 2 - INTERSECCIONALIDADE E CULTURA DE
FRESTAS: CIDADE COMO ESPAÇO DE DISPUTA.

Nosso trabalho até aqui empenhou-se, entre outras coisas, em apresentar a cidade

enquanto um dispositivo constituído pela via discursiva, em que, nessa arena de disputas,

existem discursos que se pretendem hegemônicos. Seguimos nas elaborações de pensamentos

com algumas apostas, dentre as quais a de que discurso é substância física e simbólica que

constitui cidade e que sua composição é feita de elementos parafrásticos e polissêmicos.

Sustentamos, junto a Orlandi (2005) a condição do discurso que se dá sempre pela

tensionamento entre o mesmo e o diferente e fazendo uma correspondência à constituição das

cidades brasileiras a partir do marco da colonização, vemos que nossa formação sociocultural

e equidistante a isso, a formação física das cidades se deram a partir de alguns conceitos

hierarquizantes que estabeleceram sentidos de exclusão à medida que o conceito de eu

idealizado europeu foi ganhando estabilização.

Essas estabilizações se dão também, em parte, pelo fato de que quando falamos,

agimos e pensamos, estamos numa relação de lembrança e de modo indissociável, estamos

numa relação de esquecimentos e essa é a condição basilar da linguagem. Podemos ouvir que

nos esquecimentos dos discursos que compõem a cidade está nossa marca aterradora de

escravização dos povos originários, do tráfico transatlântico e de todo perverso processo de

construção das subjetividades dissidentes. Discursivização que envolve nossas células e

nossos tijolos. Entretanto, há mais.

Um segundo ato.

Momento em que a trama ganha um “mais além”, que o discurso é infiltrado pelo

equívoco, desnudando sua condição de incompleto e por ser incompleto é possível. Se não

houvesse tensionamento, não haveria vida, teríamos sido vencidos pelas atrocidades que

fomos acometidos. Todo discurso é parafrástico, mas é polissêmico de igual modo. E essas

polissemias são anúncio das frestas (Simas, 2019), do quanto, apesar de toda formulação

idealista eurocêntrica que nos diz enquanto dissidentes, nós criamos, disputamos e

reinventamos cidades.

Mulheres, mães, pessoas trans, negras, mestiças, indígenas, com deficiência, idosas,

periféricas, quilombolas, assentadas, pessoas em situação de rua, lgbtpiaqn+, imigrantes e

tantas formulações de subjetividade ditas como outras, nos levaram a crer que não

pertencemos à cidade, que não temos direito a habitá-la, que a nossa relação com esses espaço

precisa ser permeada pelo medo, desconforto e desconfiança, que os espaços não nos



73

comportam, mas estamos, desde que este plano está em voga, criando frestas para a nossa

existência. Frestas e festas (Simas, 2019).

A cidade é território de disputas, onde diferentes discursos colidem, no entanto,

estamos estruturados por uma vertebralização colonialista, cujas paráfrases discursivas

impõem condições de existência que limita corpos e corpas à sobra-vivência. Essas paráfrases

reforçam hierarquias e exclusões, tentando estabilizar os sentidos em moldes opressivos e

fixos. Contudo, as polissemias surgem como rupturas, como falhas nesses discursos

dominantes, abrindo caminhos para novos sentidos e recriando significados. É nesse entre,

nesse espaço onde as palavras redescobrem significados que a cultura de frestas emerge,

como uma resposta criativa e subversiva às tentativas de silenciamento.

A cultura de frestas, conceito desenvolvido por Luiz Antonio Simas (2019), nos

convida a pensar o urbano como um espaço não monolítico, mas como um campo de

possibilidades infinitas. As frestas são esses lugares onde o discurso dominante não consegue

se fechar completamente, onde a polissemia se instala e permite que outros modos de

existência floresçam. Ao explorar a relação entre as polissemias discursivas e a cultura de

frestas, nos abrimos para a ideia de que a cidade, longe de ser um espaço fixo e determinado,

é locus de reinscrição e organismo pulsante também criado nas lacunas.

Compreendemos contudo que a matriz de opressões nos assola e, que quanto mais

afastadas/os estamos do ideal civilizador colonialista, mais envoltos/as estamos nos fios que

tecem os processos de vulnerabilização. Deste modo, adentramos nessa arena nos

instrumentalizando com as ferramentas que a interseccionalidade nos proporciona e a

utilizaremos como metodologia para percorrer esses caminhos discursivos.

2.1 Interseccionalidade como metodologia para pensar cidade

Faremos uso da interseccionalidade neste trabalho como um compromisso ético para

pensar cidades através de uma “matriz de opressões responsável por produzir violências”

(Carla Akotirene, 2019 p. 36). Matriz é um modo de construir pensamento cruzado, passando

pelas avenidas das intersecções, distanciando neste movimento de um modo verticalizado de

hierarquias das opressões.

Pela via interseccional, é no encruzo que os corpos e corpas se veem interpelados pela

colonialidade21 constituintes da nossa formação sociocultural em que gênero, raça e classe são

21 A colonialidade é um conceito que se refere à persistência das estruturas de poder, saber e ser criadas durante o
colonialismo, mesmo após o fim formal das colônias. Ela manifesta-se na hierarquização racial, cultural e



74

marcadores, muitas vezes, de vulnerabilização. Compreende-se tal modo, não pela somatória

[+] das identidades individuais, mas de maneira contraposta a isso, pelo que é indissociável [-]

em uma formação subjetiva do/as corpos/as que foram marginalizados/as pela sustentação da

centralidade na imagem do homem cishétero, branco, típico, rico e cristão.

A ideia de centralidade é conservada e atualizada por engrenagens na maquinaria da

cidade que são sincronicamente abruptas e sutis, silenciosas e ensurdecedoras. É uma ideia tão

concreta quanto abstrata e há uma aposta que sua perpetuação só é possível, porque ela se

nutre dessa relação dialética. Para esclarecer esse pensamento, me referencio à Fanon (2008)

com sua teoria triádica22 do racismo. Para o autor, o racismo tem sua instância primária, por

assim dizer, atravessada pela pele, corporificada na cor, mas síncrono a isso, ele é também

tecnologia de adoecimento simbólico pela desqualificação de saberes, modos de existência, de

celebração de vida e de morte e, em última instância, o racismo é perverso por suscitar nas

pessoas que com ele sofre a ideia de inferiorização.

Desse modo, ele só se perpetua, porque houve e há, grande empenho na colonização

do pensamento. Impedidos simbolicamente (mas não só) de apropriarem-se dos saberes

ancestrais (pois foram demonizados por uma monocultura epistemológica , reduzidos à

folclorização e criminalizados pelo Estado), o referencial colonial sempre apontará que

pessoas que sofrem com o racismo no Brasil são faltantes. Com esse campo simbólico, e com

toda oferta marginalizadora, parece-nos uma árdua tarefa para as pessoas interpeladas pela

experiência do racismo construírem auto estima e auto amor. E esse conjunto de métodos faz

com que o racismo se nutra de dores para estruturar os degraus de quem com ele se privilegia.

Ambos os movimentos, por vezes, silenciosos no Brasil.

Por uma metodologia semelhante à ideia de centralidade se estrutura e se perpetua em

nossa construção social e material na cidade, a fim de deixar elucidada a relação dialética

proposta entre material e imaterial, faremos uma distinção – que se aplica a este trabalho23 –

23 Temos ciência que no campo da geografia e do urbanismo há um amplo debate que constrói as idéias de
Centro e Centralidade, todavia, nossa intenção neste trabalho é tomá-las a partir das marcações físicas e
simbólicas de violências que operam nas cidades, distanciando-se um pouco dos debates tradicionais. O conceito
de Centro, no contexto geográfico e urbanístico, refere-se a uma área central e fixa, tradicionalmente associada
ao poder econômico, político e cultural de uma cidade, há, entretanto autores, como Harvey (1992) que atribuem
outras características à centro, percebendo-o como local socialmente produzido que desvela as relações de poder.
Já a Centralidade é uma noção mais dinâmica e relacional, que não se limita a uma localização geográfica

22 Para Frantz Fanon, o racismo é triádico porque se articula em três dimensões interligadas: o econômico, o
cultural e o psíquico. No nível econômico, ele é sustentado pela exploração material dos povos colonizados. No
nível cultural, inferioriza línguas, tradições e saberes dos colonizados em favor do modelo europeu. Já no nível
psíquico, o racismo opera na interiorização da inferioridade pelos sujeitos colonizados, criando um "eu dividido"
que busca reconhecimento no olhar do opressor, como discutido em Pele Negra, Máscaras Brancas (2008).
Fanon vê o racismo como um mecanismo central do colonialismo, perpetuado nas relações sociais e subjetivas.

epistêmica que privilegia o pensamento eurocêntrico, marginalizando outras formas de conhecimento, existência
e organização social, como destacou Aníbal Quijano (2005)



75

entre centro e centralidade. Ao usarmos o primeiro termo (centro) estaremos nos referindo aos

espaços geográficos e materiais como por exemplo os centros urbanos, já centralidade

(imaterial) será usada como um conceito que incute em si a noção de modo hegemônico de

ser e atuar mundo que retira sentidos da colonização, no qual sua aplicação independe dos

espaços geográficos

Nos estudos interseccionais, refletir sobre o que entendemos por centralidade revela,

por contraste, os espaços onde a matriz de opressões tende a agir com maior intensidade, já

que sua dinâmica se ancora na marginalização de corpos e identidades ao se definir a partir de

uma ideia normativa de centralidade. No entanto, é profundamente intrigante considerar que,

em um país que, desde 1500, foi submetido ao brutal regime de escravização dos povos

indígenas e negros — e que hoje, apesar das permanentes estratégias de genocídio, tem uma

população majoritariamente composta por pessoas negras e pardas — a centralidade ainda

seja concebida como um ideal branco. Mais alarmante ainda é perceber como essa noção de

centralidade segue profundamente enraizada em nossas práticas cotidianas.

Retomando Fanon (2008), percebemos como a colonialidade se inscreve

profundamente no modo de compreender e organizar o mundo. Ele afirma que

todo povo colonizado — isto é, todo povo cujo seio se
originou de um complexo de inferioridade em
decorrência do sepultamento da originalidade cultural
local — se vê confrontado com a linguagem da nação
civilizadora, quer dizer, da cultura metropolitana
(Fanon, 2008, p.34).

Nesse ponto, Fanon nos convida a refletir sobre o peso da colonização não apenas

como um evento histórico, mas como uma estrutura que molda subjetividades, imaginários e

práticas cotidianas. Enquanto nação colonizada, carregamos um complexo de inferioridade

arraigado na destruição simbólica e material dos modos de existência dos povos originários,

esse processo, fundado na naturalização da violência em nome do progresso, impôs a língua,

os valores e os referenciais da cultura colonial como únicos caminhos legítimos de se estar no

mundo.

A colonialidade configurou muito mais que relações econômicas e políticas, ela

transformou radicalmente as maneiras de viver, pensar e se relacionar das terras que foram

específica, mas envolve a concentração de atividades, fluxos e recursos em diferentes partes da cidade,
dependendo das transformações sociais e políticas. Assim, enquanto o Centro tende a ser retratado como ponto
fixo e privilegiado, a centralidade pode se reconfigurar conforme as mudanças nas práticas urbanas e nas redes
de sociabilidade.



76

submetidas à colonização. Assim, modos de lidar com a vida e a morte, de sentir e expressar

afetos, de construir relações com os territórios, consigo e com o sagrado foram

desconfigurados, silenciados ou adaptados para caber nos moldes da cultura europeia.

Nomear esse trauma é um ato político necessário, o primeiro passo para fazer ver as

narrativas impostas e buscar alternativas que escapem da repetição colonial. No entanto,

reconhecer o trauma não basta. É preciso avançar na construção de outras narrativas, de

práticas que revisitem e reinventem os saberes e modos de existir apagados. A partir de Fanon

(2008) Simas (2019) e Kilomba (2019), buscamos tecer críticas ao colonialismo no mesmo

movimento que nos questionamos: como (re)aprender a imaginar e praticar a vida em suas

multiplicidades para além dos limites impostos pela colonialidade?

Uma das questões que orientam este trabalho é, justamente, a busca por um horizonte

que vá além da mera denúncia – especialmente no que tange às experiências das mulheres.

Embora a denúncia das violências urbanas seja fundamental, ela, em alguma medida, pode

reforçar a centralidade dos grupos sociais privilegiados, uma vez que se estrutura em torno de

práticas e discursos que reconhecem o urbano a partir de referenciais de poder

hegemonicamente masculino. Isso nos coloca diante do constante desafio de deslocar,

remontar e rever, saindo do lugar exclusivo da denúncia para imaginar e construir narrativas

que não apenas evidenciem as desigualdades, mas que também iluminem as práticas de

criação, resistência e reinvenção protagonizadas por mulheres na cidade.

Mesmo esse trabalho sendo escrito por mulheres, ainda é constante o exercício de não

reproduzir as violências que nos assolam. Como colocado no texto inicial deste trabalho – pés

que correm, olhos que comem – muitas de nós mulheres aprendemos constantemente a correr,

entre casa, trabalho, cuidado e vigia, e fomos levadas a esquecer que nossas bocas

comunicam, falam e gritam, porque elas foram silenciadas. Assim, esse trabalho de “bocas

recém descobertas”, disputa espaço narrativo com os pensamentos colonizados que, ao longo

dos séculos, moldaram e limitaram os corpos, comportamentos e pensamentos das mulheres.

Essas expectativas “adestradoras” do feminino, impostas por estruturas patriarcais e

colonialistas, criaram padrões que aprisionam, determinando o que é considerado aceitável ou

desejável no ser mulher.

Nesse sentido, há uma necessidade urgente de redizer as experiências dos povos

subalternizados – sobretudo das mulheres – na urbe a partir da centralidade narrativa, que

valorize suas potências de criar novos mundos possíveis. É importante ressaltar que, essas

experiências ganham outro lugar quando vistas não apenas como respostas reativas às



77

opressões, mas como formas ativas de (re)existir, expandindo os sentidos de vida urbana e

sustentando as multiplicidades que a cidade pode abrigar.

As práticas de disputa configuram estratégias pelas quais os grupos subalternizados

desafiam e rompem os discursos que buscam se estabelecer de forma hegemônica no tecido

social. Frequentemente, essas ações se manifestam de maneira sutil e “rasteiriça”, em gestos

cotidianos de reivindicação da existência; todavia, até em sua forma mais atenuada, essas

resistem e nutrem a vida, preservando e recriando modos de ser e estar no mundo, mesmo sob

a opressiva égide colonialista. Simas e Rufino (2018) nos dão um belo exemplo desse

movimento no livro “Fogo no mato - A ciência encantada das macumbas” os autores trazem,

dentre outras coisas, a gramática dos tambores como elemento que reedita a história das

avenidas aos corpos e ouvidos dos que o sabem escutar.

No livro, descobrimos que, em 1968, a escola de samba Mocidade Independente de

Padre Miguel realizou um desfile em homenagem ao pintor alemão Johann Moritz Rugendas,

que, junto a Jean-Baptiste Debret, contribuiu para a produção de uma iconografia do cotidiano

brasileiro no período colonial, fortemente marcada por uma perspectiva eurocêntrica. À

primeira vista, pode parecer contraditório que uma escola de samba, composta

majoritariamente por pessoas negras, preste homenagem a um artista que esteve a serviço do

projeto colonial. No entanto, o verdadeiro destaque está na gramática dos tambores, que

subverte essa aparente contradição. Durante todo o desfile, os ritmos e sons dos tambores

louvaram “os orixás caçadores, sintetizados nos mitos de Oxóssi e no toque do agueré”

(Simas e Rufino, 2018, p. 61), transformando a homenagem em um ato de celebração da

ancestralidade e da espiritualidade afro-brasileira.

Lélia González (1984) também faz o exercício de, além das denúncias, expor os

contragolpes24, ela nos anuncia que foi nas frestas da imposição do cuidado que as mulheres

negras tinham que exercer aos filhos dos brancos que estas deram a rasteira no plano

brasileiro de ser europa, quando pela função do ensino da linguagem, imprimia nestas

crianças as marcas da africanização, ensinando-as o pretuguês25. Vale ressaltar que isso não

cria uma democracia racial (como muitos pretendem sugerir), nem faz a mulher negra se

deslocar da posição que a branquitude cria de subalternização, entretanto, imprime no nosso

25 O pretuguês, conceito desenvolvido por Lélia Gonzalez, refere-se à variação linguística presente no Brasil que
mistura elementos do português com influências das línguas africanas trazidas pelos povos escravizados. Para
Gonzalez (2020), essa linguagem é uma expressão da resistência cultural negra e evidencia como a diáspora
africana resignificou o idioma imposto pela colonização, inserindo nele suas marcas identitárias, culturais e
históricas, principalmente a partir das mulheres negras que exerciam a função do cuidado das crianças brancas.

24 Termo usado a partir da obra de Simas (2019)



78

modo de fazer cidade e sociabilidade a marca da Améfrica Ladina26 que nos é constituinte e

que nos faz saquear a língua para que não seja, ela toda, uma experiência de colonização .

Não há aqui tentativa alguma de exaltação das mazelas, nem mesmo a de apresentar as

constantes lutas para não ser amortecido como um esforço glorificado, mas evidenciar as

práticas sutis e os movimentos estratégicos que desafiam as tentativas coloniais e eugenistas

de silenciamento e homogeneização. Simas (2020) alega que toda diáspora é uma experiência

de fragmentação, mas que a experiência diaspórica é uma invenção da coletividade. Roda de

samba, terreiros, batuque, carnaval, jongo, capoeira, e tantos outros elementos que hoje

forjam Brasil, são gramáticas que ecoam enunciados onde muitas vezes as palavras não

podiam percorrer. Nesse sentido, “se a chibata é grito de morte, o tambor é discurso de vida”

(Simas e Rufino, 2018 p. 58).

Mesmo após a abolição da escravidão, que foi estruturante para a economia e

sociedade brasileiras, “a cidade encarou os pobres como elementos das “classes perigosas” [..]

que maculavam, do ponto de vista da ocupação e reordenação do espaço urbano, o sonho da

cidade moderna e cosmopolita” (Simas, 2019, p.10). Contudo, paradoxalmente, foi essa

mesma classe, marginalizada e estigmatizada, que, por meio dos trabalhos braçais relegados

pela burguesia brasileira, sustentou a concretização desse ideal de cidade.

Além de contribuir com sua força de trabalho, muitos desses indivíduos ousaram

desafiar as imposições de apagamento e exclusão, reinventando a vida nas brechas do urbano.

Como aponta Simas (2019), eram aqueles que “davam o nó no rabo da cascavel e produziam

cultura onde só deveria existir esforço braçal e a morte silenciosa” (p. 10). Esses gestos de

criação e resistência nas frestas da cidade não apenas garantiram sua sobrevivência, mas

também marcaram profundamente o tecido cultural das cidades brasileiras, subvertendo as

lógicas de exclusão e gerando novas possibilidades de existência.

Parece-nos, cada vez mais, ser fundamental deixar emergir gramáticas das quais a

colonialidade tem menos incidência: nos alfabetizarmos com perspectivas que para além das

dores exalte as reinvenções. O tráfico transatlântico, bem como a escravização e dizimação

dos povos originários, foram brutalidades que ecoaram as dores da marcação de um suposto

lugar de humanidade advinda do homem europeu, todavia, essas violências são ao mesmo

tempo, experiências contínuas de reconstrução e invenção de modos de vida e sociabilidade.

(Simas e Rufino, 2018).

Apresento aqui esses fios que, juntamente com outros, formam o alicerce sobre o qual

este trabalho se propõe a olhar e refletir sobre as produções de cidade a partir do conceito de

26 Lélia González, 2020



79

interseccionalidade. Esse conceito, que articula as matrizes de opressão, é especialmente

relevante no contexto brasileiro, onde as diversas formas de exclusão e marginalização se

entrelaçam e se intensificam. É preciso, todavia, recordar que a experiência colonial

empenhou e empenha enorme força para transformar nosso país numa monocultura

(monoteísta euro cristã e monogâmica), sustentada, entre outras coisas, pela dicotomia entre

profano e sagrado, céu e inferno; sendo a aliança entre a Igreja e o Estado a pedra angular

dessa instauração. O que faz com que diversos ritos, culturas e modelos relacionais fossem

sacrilejados, perseguidos e que atrocidades em nome da salvação fossem legitimadas (Santos,

2023; Geni Nuñez, 2023).

Esse projeto, cunhado para objetificar vidas, foi avassalador para culturas não

monogâmicas, matrilineares e politeístas que sofreram com o genocídio e a profanação de

suas práticas. Mulheres, pessoas negras e mestiças, indígenas, lgbts, pobres, com deficiência

foram ditas subalternas e desencantadas. A interseccionalidade, como modo de perceber e

intervir na realidade historicamente produzida, nos oferece um instrumento analítico que,

quanto mais distante da ideia de centralidade o/a corpo/a está, em maiores níveis de

vulnerabilização o Estado e a cultura a/o colocará.

O conceito de interseccionalidade nos apresenta uma tríade fundamental

(gênero-raça-classe), como uma lente de olhar mundo cruzado, essa tríade nos dá

possibilidade para pensar a invenção do sujeito idealizado, bem como, a partir desse ideal,

quem são os/as outros/as. Avançaremos na discussão sobre o conceito de Outridade,

entendendo-o como um processo objetificador de construção social do "outro", marcado pela

inferiorização e pelos impactos dos processos de exclusão urbana, tanto físicos quanto

simbólicos.

2.1.1 - A invenção do/a outro/a como antagonista ao ideal
civilizatório: pensando Outridade a partir do conceito de

interseccionalidade.

A invenção do outro/a é numa máxima, uma condição que aponta para a existência de

um si mesmo, não externo, não outro, sendo já isso, uma invenção. O fato de nomearmos

enquanto invenção não isenta de forma alguma que seus efeitos são extremamente verídicos e

corporificados, mas é, um modo de lembrarmos que isso não é condição per se27, é concepção

27 Kilomba (2019)



80

sociocultural, transmitida discusivamente, sempre atualizada nas nossas práticas e

pensamento.

Grada Kilomba (2019) descreve esse conceito amarrando-o ao fenômeno do racismo e

sexismo. A autora que pensa a construção do sujeito a partir da teoria psicanalítica nos

apresenta que a criação do “outro/a” é um processo de negação e recusa e assim, um

mecanismo de defesa do ego. É porque parece ser uma ferida à branquitude reconhecer as

barbáries da colonização que isso que se é negado, é projetado no/a outro/a e desta forma “o

sujeito negro torna-se aquilo que o sujeito branco não quer ser relacionado” (Grada Kilomba,

2019, p.28).

A recusa da relação, acompanhada pela legitimação das mais diversas violências, se

dá, segundo a autora, pelo fato de que esse/a outro/a é o reflexo da parte cindida da psique

branca que os sujeitos brancos repudiam ver. O racismo é sustentado pela negação dos

sujeitos brancos e por suas constantes investidas em se tornarem vítimas em suas próprias

atrocidades. Para que isso ocorra, é necessário que o sujeito branco seja dividido dentro de si

e que “somente uma parte do ego - a parte “boa”, acolhedora e benevolente - [seja] vista e

vivenciada como “eu”, e o resto - a parte “má”, rejeitada e malévola - [seja] projetada sobre

a/o “Outra/o” como algo externo” (Grada Kilomba, 2019, p.28).

É neste lugar que na experiência do racismo “o sujeito negro torna-se então tela de

projeção daquilo que o sujeito branco teme reconhecer sobre si mesmo” (Grada Kilomba,

2019, p.28). Em efeito disto, o sujeito negro é empurrado a posição de outro/a pelo processo

da outridade, tomando lugar simbólico enquanto representação mental e social daquilo que os

sujeitos brancos não querem se assemelhar.



81

(Figura 14 - Imagem A: Sujeito cindido/ Imagem B: Sujeito projetado. Elaborado pela autora (2022)

Em Memórias da Plantação: Episódios de Racismo Cotidiano (2019), Grada Kilomba

explora conceitos essenciais para entender as dinâmicas de exclusão, desumanização e

marginalização que estruturam os contextos coloniais e pós-coloniais. Entre esses conceitos,

destaca-se o de Outridade, que trata da construção social do “outro/a” como um sujeito

inferior, diferente e frequentemente desumanizado. Este trabalho adota o conceito de

Outridade como uma ferramenta analítica para iluminar os processos pelos quais a figura do

“outro/a” é fabricada e instrumentalizada para sustentar estruturas de opressão, especialmente

no espaço urbano. (Kilomba, 2019)

A Outridade, na perspectiva da autora, refere-se à construção de uma identidade de

alteridade radical, ou seja, a ideia de que certos grupos sociais ou indivíduos são definidos

como outros em relação a um padrão dominante. Esse processo ocorre dentro de um sistema

hierárquico que posiciona o “eu” – geralmente o colonizador, branco, masculino e ocidental –

como a centralidade normativa. A Outridade, nesse sentido, é uma dinâmica de diferenciação

que estabelece fronteiras rígidas entre o “eu” e o “outro”, caracterizando este último como

exótico, primitivo, inferior ou desumanizado. (Kilomba, 2019)

Kilomba relaciona a outridade ao colonialismo europeu, que produziu narrativas e

práticas discursivas para justificar a exploração, a escravização e a dominação. Nesse

contexto, o “outro” foi construído como alguém que deveria ser dominado, educado ou

“civilizado”, enquanto o “eu” era [e ainda é] posicionado como portador da racionalidade e do



82

progresso. A Outridade, assim, é um conceito que nos ajuda a compreender como a diferença

é socialmente construída e utilizada para sustentar relações de poder de forma que “esse é o

trauma do sujeito negro; ele jaz exatamente nesse estado de absoluta Outridade na relação

com o sujeito branco” (Kilomba, 2019 p. 32)

Desta maneira a branquitude só existe pela relação de dependência com seu “oposto”,

dependência constituída pela exploração e manutenção das discursivizações excludentes que,

em última instância, sustenta o lugar de ideal para o sujeito branco, deste modo “A/O

“Outra/o” não é “outra/o” per se; ela/ele torna-se através de um processo de absoluta

negação” (Grada Kilomba, 2019, p.30). Com isso, algumas das questões que se apresentam

quando pensamos no sujeito negro, ou alma negra, como nos coloca Fanon (2008) é o

imaginário branco que se retroalimenta de um ideal branco, não algo essencial.

Vemos ainda com Kilomba (2019) que Outridade é o efeito devastador da condição de

ser considerado/a outro/a através da “personificação de aspectos repressores de “eu” do

sujeito branco” (Grada Kilomba, 2019, p.30). Pelas palavras da autora, conseguimos constatar

ao menos dois aspectos analíticos importantíssimos acerca deste processo. O primeiro é que,

quando nos retratamos aos/as outros/as, estamos em síntese, nos deparando com as fantasias

de um imaginário que acredita ocupar um lugar distinto (e superior) daquele ser e, em

segunda instância, que os efeitos desses discursos são tamanhos que (junto a outras políticas

excludentes), conotam um lugar de veracidade no imaginário dos sujeitos que são por ele

interpelado.

Essa reflexão nos remete a Frantz Fanon (2008), que inicia sua obra seminal Pele

Negra, Máscaras Brancas com um capítulo intitulado “O negro e a linguagem”. Essa escolha

não é meramente introdutória, ao contrário, ela revela uma montagem de pensamento

profundamente entrelaçada às suas diversas influências. Fanon, em sua escrita, dialoga com a

psicanálise freudiana e lacaniana, o existencialismo de Sartre e Beauvoir, além de campos

como literatura, estudos sociais, teorias políticas, antropologia, psiquiatria e outras áreas que

compõem sua vasta constelação teórica.

O destaque dado à linguagem no início de sua obra evidencia sua centralidade no

pensamento fanoniano. A linguagem não é tratada apenas como instrumento de

comunicação, mas, sobretudo, como um território de poder, dominação e resistência. Para

Fanon (2008), a linguagem é uma das vias pelas quais o sujeito é interpelado e construído

dentro das estruturas sociais e culturais, especialmente aquelas moldadas pelo colonialismo.

Nesse sentido, ela opera como um mecanismo de identificação – um modo de o sujeito se

situar no mundo –, mas também como um espaço de perda, pois, ao entrar na linguagem, o



83

sujeito se submete às regras e aos limites impostos por ela, renunciando a certas

possibilidades de ser.

A relevância dessa perspectiva para este trabalho é evidente, pois também aqui a

linguagem é tomada como um elemento de importância, ela é assim, entendida como uma

função estrutural que organiza subjetividades e define posições dentro de sistemas de poder.

Inspirando-se em Fanon (2008), Kilomba (2019) e Orlandi (2005), compreendemos que a

linguagem é um campo onde se desenrolam as dinâmicas de exclusão e resistência. Ela é tanto

o espaço em que o sujeito emerge como aquele em que ele é moldado e limitado pelas forças

que configuram os discursos dominantes.

Como anunciado acima, a linguagem é elemento fundamental para a formação

identitária do sujeito, contudo, essa identificação se dá como os simbólicos da cultura, que

requererá do sujeito a condição de que sempre algo restará, inominável e faltoso. Ou seja, o

sujeito, em alguma instância, torna-se sujeito, perdendo. Veremos entretanto a partir da

interseccionalidade que a perda não é sentida de igual modo pelas distintas identificações dos

indivíduos.

Fanon (2008) nos apresenta que “falar é ser capaz de empregar determinada sintaxe, é

se apossar da morfologia de uma ou outra língua, mas acima de tudo é assumir uma cultura,

suportar o peso de uma civilização” (p.31). Para o autor, assim como colocado aqui, falar é

assumir o peso de ser sujeito e assim sujeito civilizado, castrado e faltoso, entretanto cultura é,

como apontado por Grada Kilomba (2019), Neusa Santos (1983), Lélia Gonzalez (1984), Cida

Bento (2022), e outras/os autoras/es, locus do ideal cishétero masculino e branco. Assim, talis

percepções nos levam a questionar quais pesos suportam os sujeitos que não se encontram

nessas posições? Como se constituem as mulheres (brancas, negras, indígenas, quilombolas,

trans, com deficiência, idosas e afins) através do peso dessa cultura que as marginalizam? Ou

ainda, quão marcada é essa falta para as mulheres que se encontram enodadas em mais de um

cruzo dessa linha interseccional, como as mulheres lésbicas, mulheres trans, negras,

empobrecidas?

O homem europeu ocidental, sob o prisma de seu ideal de progresso, constrói e impõe

um modelo civilizatório universal, pautado exclusivamente em sua própria imagem e cultura.

Esse ideal não apenas ignora, mas relega à marginalidade as cosmologias e saberes das terras

colonizadas. Assim, reis, rainhas, pajés, caciques, xamãs, curandeiras, anciãos, deuses e

encantados foram violentamente reduzidos à condição de errantes segundo os padrões

eurocêntricos. Forçados à aculturação, esses povos e suas práticas ancestrais foram

deslegitimados, sendo classificados como arcaicos, supersticiosos ou atrasados, em um



84

processo que buscava apagar suas identidades e modos de existência para adequá-los à lógica

colonial.

Parte do processo de colonização é, como apontado por Fanon (2008) a colonização

do ser, a instância mais íntima da desumanização, é o momento, assim como nos coloca

Kilomba (2019) que já não é mais necessariamente o outro externo dizendo que tal sujeito é

faltoso ou errado, mas que esse discurso é dito e sentido pelo próprio sujeito, que a partir de

então, deseja ser diferente. Pecola Breedlove28, Henrique29, Claireece "Preciosa" Jones30,

Lara31, Clara dos Anjos32 e tantas outras e outros são personagens fictícios que foram

inspirados/as na materialidade mais factual desse sentimento e da experiência de percepção

destes serem vistos e assim, por algum momento se verem como outros/as.

A Outridade, quando atravessada pelo racismo, assume no contemporâneo novas

formas de atuação. Se antes operava predominantemente por meio de explicações

biologizantes — às quais a ciência ocidental deu significativa contribuição — que

hierarquizavam pessoas entre humanos e não-humanos, superiores e inferiores, agora

manifesta-se de maneira mais sutil, embora igualmente violenta. Atualmente, o racismo

encontra terreno fértil nos discursos e nas práticas “menos evidentes”, disfarçando-se sob

aparências de neutralidade e naturalidade, ou ainda nos países colonizados, sob o disfarce da

democracia racial.

Grada Kilomba (2019) exemplifica essa atualização ao trazer o relato de Alicia, uma

mulher afro-alemã, que observa que o racismo contemporâneo não se limita aos insultos

diretos, mas se expressa, de maneira ainda mais insidiosa, em gestos e olhares que comunicam

desumanização e exclusão: “não é apenas insultar, mas antes de tudo, como as pessoas olham

para você” (Kilomba, 2019, p. 98). Essas práticas, embora menos explícitas, continuam a

operar como mecanismos de controle, relegando determinados corpos a espaços de

marginalização e inferioridade e demonstrando que o racismo, longe de ser superado, têm

encontrado maneiras de superação para atender às dinâmicas de um tempo que busca se

afirmar como pós-racial, mas que, na prática, mantém intactas as hierarquias coloniais.

A instância do olhar, como vivida por Alicia é colocada como aterradora, não apenas

pela marcação da diferença, mas pela questão que surge ao sujeito interpelado por esse olhar

“o que elas/eles vêem?” (Grada Kilomba, 2019 p. 98). Kilomba (2019) nos anuncia que a

32 Lima Barreto (2019) - Clara dos anjos
31 Personagem do filme Girl, de 2018, dirigido por Lukas Dhont.
30 Personagem do filme Preciosa, de 2009, dirigido por Lee Daniels.
29 Jeferson Tenório - (2020) - O avesso da pele
28 Toni Morrison (1970) - O olho mais azul



85

perturbação que é advinda sob esse olhar não está na marcação da falta ou ausência de algo,

mas na adição de substâncias indesejáveis que o sujeito branco quer ver neste do qual ele/ela

quer se diferenciar, deste modo “não é a falta de informações sobre a/o “Outra/o” - como

acredita o senso comum -, mas sim a projeção branca de informações indesejáveis na/o

“Outra/o” (Grada Kilomba, 2019 p. 98).

O que estamos sustentando neste trabalho33, junto às autoras aqui aludidas é que essa

diferenciação é usada como marcação para a distribuição desigual dos direitos, oportunidades

e acessos no âmbito social e como legitimação de violações, descriminação, invasão e

doutrinação desses corpos e corpas em esfera psíquica e física. Seguimos, assim, com a

amarração indissociável entre os conceitos de Outridade e interseccionalidade para pensar os

fios dessa matriz que se engendram pela via do gênero, sempre resguardando que são

categorias analíticas conexas e que atuam de modo inseparável.

Vimos que, através da invenção do/a “outro/a”, a raça foi uma terminologia inventada

a partir do lugar da branquitude para diferenciar e a diferença foi usada como marco para a

violências. Compreendemos que há um enorme risco em apontar raça como uma invenção,

pois indivíduos perversos podem usar para deslegitimar as reparações históricas que os

movimentos estão fazendo através dessa categoria em busca de equidade social. Ressaltamos

no entanto, que hoje no Brasil, os movimentos sociais e as academias usam raça como um

marcador social e político, principalmente para compreender onde as políticas públicas

precisam ser mais efetivas e não como um apontamento biologizante de inferioridade.

Seguindo um pensamento semelhante, compreendemos que gênero é também um

conceito inventado, e seu modo distributivo que coloca o homem – sobretudo o branco cis

hétero – na centralidade é uma maneira de outrificar as mulheres, pessoas não binárias e

agêneras. Vemos em Butler (2017) no seu livro “Problemas de gênero: Feminismo e

subversão da identidade” que o movimento de questionar estes conceitos aparentemente

estabilizados é um modo de fissurar e escancarar a fragilidade das ideias que nos organizam

enquanto sociedade e que sustentam a suposta superioridade cishétero, masculina e branca.

A autora que parte da genealogia para pensar gênero se propõe a partir dessa

metodologia a desnaturalizar as ideias de origem, verdade e identidade sobre as mulheres,

vale ressaltar que Butler (2017) aponta para a veracidade de existência desses conceitos

enquanto efeitos de produção das malhas de poderes, principalmente as que são atualizadas

33 Neste trabalho escolhemos seguir o conceito de Outridade através dos pensamentos de Grada Kilomba (2019)
e Franz Fanon (2008) e interseccionalidade pelo trabalho desenvolvido por Carla Akotirene (2019).



86

nas micro relações como família, escola, relações sociais e afins, não como algo ligado a

essência do ser mulher, inclusive, a premissa que exista algo em si é bastante questionada pela

autora.

A partir da teoria foucaultiana do poder disciplinar, Butler (2003) compreende que os

sujeitos são constituídos sob a ótica dessa ordem e, é essa ordenação discursiva que inventa as

categorias dos homens, mulheres e seus papéis de gênero. Algo que é importante ressaltar e

que a autora reitera algumas vezes é que ambas categorias (homem e mulher) com seus papéis

sociais são discursividades inventadas, ambos estão performando os papéis sociais que lhes

são atualizados.

O poder disciplinar \ opera por intermédio da vigilância, controle e normalização dos

corpos fazendo parte da constituição subjetiva, uma vez que ele é reatualizado dentro dos

nossos enlaces sociais. Isso cria uma determinada ritualização dos atos, repetição dos

costumes e, em efeito disso, uma normalização que será performada como essencial. Assim, a

repetição das práticas cotidianas, a imitação, o reforço e a punição são os basilares do poder

disciplinador.

Butler (2017) está interessada em perceber como esse poder opera na regulação dos

corpos, estabelecendo determinados padrões e performatividades a partir do local que o

sujeito for nomeado/a. A autora afirma ainda que parece ser um conceito já compreendido que

sexo é algo biologico e binário (feminino e masculino) e que gênero é a interpretação cultural

que damos a essa diferença (homem e mulher), no qual, cada um tem seu papel estabelecido e

regulamentado pelo poder disciplinar, entretanto, Butler (2017) se questiona se não é o sexo

também algo constituido pela social? Se a natureza de fato representa uma verdade primeira

ligada à uma origem, ou se é ela também produção discursiva inventada?

Os questionamentos vão criando grandes rachaduras nessa normalização, que

imprime, ou tenta imprimir em cada sujeito que nasce, um destino ligado à ideia de origem,

natureza e essência, impondo-lhes o dever de uma coerência (mono cristã, ocidental e branca)

entre natureza, performatividade de gênero, papel social e desejo, de modo que, se algum

sujeito não se adequa a tal imposição é visto como outro e que do qual as punições são

legitimadas. O pensamento butleriano se constitui a partir da crítica à metafísica da substância

e compreende o sujeito em oposição à ideia proposta por esses autores. Assim, sujeito é para

Butler (2017) uma constância de criações, invenções e performatividade que se constitui

continuamente pelo ato, não está pautado numa substancialidade prévia, ao contrário disso, o

poder disciplinador é, segundo a autora, o agente da manutenção de uma certa cotidianidade,

baseada na dicotomia que leva à naturalização.



87

Como retratado anteriormente, o fato de conseguirmos apontar que esse conceito é

discurso não significa que podemos ou devemos relativizar os impactos estruturais, físicos e

psicológicos que tangem de extrema veracidade esses ditos, de modo contrário, nosso

movimento é compreender os mecanismos que se imbricam para a sustentação e manutenção

das estruturas opressivas. A partir da invasão ocidental em terras que viria a se chamar Brasil,

tivemos a incorporação dos discursos religiosos (mono cristão), econômicos, científicos e

políticos que desempenharam e desempenham até hoje papéis importantíssimos na

constituição e manutenção dos “papéis de gênero”, que pela via da repetição, buscam

estabelecer “verdades essenciais” sobre os sujeitos.

Durante a colonização luso, o catolicismo foi nos empurrado como “A religião”,

acrescida com a promessa de um paraíso transcendental (que é acessado através de um padrão

exigente de renúncias e submissão) e de um Deus todo (onipresente, onisciente e onipotente).

Nestes ensinamentos eurocritão e monoteístas estavam incutidas as doutrinações da separação

entre o humano e o sagrado, a ideia de pecado, de punição, de profano e, principalmente, a

inscrição simbólica da separação entre o bem e o mal.

No que diz respeito às mulheres, os discursos religiosos (eurocristão monoteísta)

foram e são ainda hoje as grandes vigas sustentadoras da divisão entre a mulher “sábia” (bem)

e a mulher “louca” (má), pois segundo esses ensinamentos “uma mulher sabedora

compreende como deve construir a sua casa, mas uma louca é capaz até de a destruir, à custa

do seu desvario.” (provérbios, 14.1 - O.L). O catecismo que foi uma ferramenta usada para

colonizar o pensamento, trabalha a partir de, ao menos, duas imagens estereotipadas da

mulher - “A virgem Maria” - símbolo de castidade [virgem], pureza, ingenuidade e submissão

e “Eva” - a alegoria da primeira mulher existente que seduziu Adão para que ele pecasse.

Em conjunto com os discursos religiosos e científicos que levantavam falsas

evidências da suposta inferioridade feminina, os discursos políticos que desconsideram as

mulheres como integrantes ativas da democracia brasileira e o discurso econômico que foi se

formando em conjunto com as demais produções discursivas para estabelecer principalmente

a divisão social do trabalho, temos alguns dos princípios basilares da nossa constituição

imaginária do “papel de gênero” feminino. Não é novidade que a posição da mulher casta,

bela e associada a “Virgem Maria” - mãe de Jesus (talvez maior honra à mulher dentro da

ótica eurocritã) está direcionada à mulher branca, heterossexual, enquanto os corpos errantes,

ruins, sedutores, são os das mulheres negras, mestiças, indigenas, trans, pcds, idosas e afins.

Nessa trincheira, foram principalmente as mulheres brancas que sofreram com o

movimento de serem retiradas dos trabalhos fabris ou outros trabalhos externos a casa, para



88

serem empurradas ao agora “lar” e exercerem em tempo integral a função cuidadora (crianças,

esposo, doentes, idosos...), que era e é ainda hoje inclusive não remunerada. Propagandas do

período de industrialização brasileira repetiam a questão “Quem vai tomar conta das

crianças?”, e traziam dados (não científicos) de como estas crianças poderiam estar expostas a

qualquer tipo de violência e mazela sem a supervisão das mães.

Algo importante a ressaltar, e que por vezes parece ficar despercebido quando falamos

desse período já extremamente conhecido da história brasileira, é o fato de que a medida que

as mulheres brancas, que eram ativas economicamente, foram empurradas ao lar e perderam

seu poder aquisitivo, a luta sindical começou a incorporar em sua pauta do aumento salarial

para os homens sustentarem suas famílias. No valor aquisitivo do homem provedor está o

salário que fora destituído das mulheres brancas e que agora está em seu poder reiterando uma

determinada subalternidade ao feminino (Flávia Biroli, 2018).

2.1.2 - “A outra” - A mulher branca como avesso do homem branco.

Há, por certo, distintos efeitos quando racializamos os discursos genderizados, no

exemplo dado acima, as mulheres brancas foram retiradas do mercado de trabalho, por serem

consideradas sujeitas (humanas), ainda que subalternas ao homem e tomadas pelos discursos

de castidade, feminilidade frágil e maternal (vale ressaltar que esse processo foi amplamente

debatido e reivindicado, levando a morte e punição de várias mulheres), enquanto as mulheres

negras e outras mulheres racializadas não eram vistas como humanas. No processo

institucionalizado de emancipação feminina [feminismo], cria-se a categoria universalizante

da mulher como uma grupo unificado que reivindica seus direitos, entretanto, essa

universalização é uma correspondência à experiência das mulheres brancas, principalmente as

burguesas.

hooks (2018) nos recorda que o feminismo mais reconhecido, inclusive como política

neoliberal midiática é aquele “ilustrado por mulheres que são primordialmente engajadas em

igualdade de gênero” (hooks, 2018 p.17). A autora nomeia essa modalidade feminista como

reformista e defende que esse pensamento foi amplamente difundido na 1º e 2º onda do

movimento que tinham como principal palta a igualdade de direito entre homens e mulheres,

mas sem propor uma mudança sistemica.

Em contrapartida ao movimento reformista, estavam as feministas revolucionárias,

grupo composto principalmente por mulheres racializadas que compreendiam a



89

impossibilidade de alcançar igualdade dentro de um sistema capitalista que funciona pela

hierarquização dos corpos e que está fundado na manutenção da supremacia branca, algo que

algumas feministas brancas pareciam não se importar, desta forma

desde de seu inicio, o movimento feminista foi
polarizado. Pensadoras reformistas escolheram enfatizar
a igualdade de gênero. Pensadoras revolucionárias não
queriam apenas alterar o sistema existente para que as
mulheres tivessem mais direitos. Queríamos transformar
aquele sistema para acabar com o patriarcado (hooks,
2018 p.20)

É importante ressaltar que houve uma certa aliança entre as feministas reformistas e os

homens brancos, pois nessa junção, o movimento seria de “abrir espaço” para que as mulheres

brancas voltassem ao mercado de trabalho (resguardando é claro que estas jamais estariam em

paridade salarial, de oportunidades e/ou respeito dentro da instituição) de modo que ambos

não precisariam se a ver com sua supremacia branca. Desta forma, o feminismo reformista se

tornou um modo de mobilidade de classe em que as mulheres brancas ingressaram no

mercado de trabalho e podiam gerir com mais liberdade (ainda dentro dos limites sexistas)

suas próprias vidas e ainda, poderiam explorar as mulheres que não foram beneficiadas com

esse movimento, alargando a hierarquia entre as mulheres brancas e outras mulheres

racializadas. (hooks, 2018)

As feministas brancas reformistas contribuíram para a concepção universalizante da

categoria mulher com a proposta de que a luta de todas as mulheres seria a igualdade de

direitos, elas contribuíram também para a manutenção de mulheres não brancas em classes

inferiores de modo que haveria assim uma classe da qual essas mulheres poderiam explorar

para exercer funções que estas não queriam. O movimento feminista branco escancarou a

percepção de que a mulher branca é o outro do homem branco, mas as feministas negras

evidenciaram que nessa equação elas são vistas como outro do outro, ou que ainda, não

existem como sustenta Lugones (2020, 2014).

2.1.3 A mulher negra não existe?

As categorias análiticas, como nos esclarece Logones (2014), são matéria da

modernidade que organizou o mundo de modo polarizado, ontológico e hegemônico no qual,

dentro dessas categorias, as mulheres negras e racializadas não existem, pois estas não são

nem homens, nem brancas e como já pensado aqui, o universalismo da categoria mulher é



90

uma centralização na mulher branca, pois “nos discursos feministas ocidentais, o conceito

dominante de “homem branco heterossexual” tornou-se “mulher branca heterossexual”

(Kilomba, 2019 p. 82). Deste modo as mulheres não brancas vivenciam uma espécie vácuo e

apagamento, “espaço que sobrepõe às margens da “raça” e do gênero, o chamado “terceiro

espaço” (Kilomba, 2019 p. 82).

Para Grada Kilomba (2019), as mulheres racializadas estão na intersecção, e sustentar

essas categorias separadamente é contribuir para a invisibilidade das mulheres negras, pois

essas experiências são vivenciadas de modo híbrido e não cumulativo, ou seja, não podemos

observar tais questões pela somatória categorial (mulher + negra), mas sim pela relação

indissociável na qual essas opressões operam. A autora aponta também as constantes

tentativas do feminismo branco em equiparar suas experiências com o sexismo à experiência

do racismo sofrido por pessoas negras, entretanto, nessa tentativa de equiparação, a

branquitude não é nomeada e há o apagamento da concepção de que mulheres negras também

são mulheres, ou seja, que sofrem de modo imbricado com o racismo e o sexismo.

Outro apontamento de Kilomba (2019) referente às investidas invisibilizadoras à

mulher negra é o que a autora chama de falsa ideia da sororidade universal das feministas

ocidentais. A ideia supõe uma conexão quase familiar de irmandade entre mulheres através de

um coletivo genderizado que sofre opressão patriarcal, entretanto,

esse modelo de mundo dividido entre homens poderosos
e mulheres subordinadas tem sido criticado fortemente
por feministas negras. Primeiro, porque ele ignora
estruturas raciais de poder entre mulheres diferentes;
segundo, porque não consegue explicar porque homens
negros não lucram com o patriarcado; terceiro, porque
não considera que, devido ao racismo, o modo como
gênero é construído para mulheres negras defere das
construções de feminilidade branca; e, por fim porque
esse modelo implica um universalismo entre mulheres,
que localiza gênero como foco primário e único de
atenção e, desde que “raça” e racismo não são
contemplados, tal ideia relega às mulheres negras a
invisibilidade (Kilomba, 2019 p. 86)

Já para Lugones (2014) a interseccionalidade nos demonstra a ausência das mulheres

negras e não seu aparecimento, uma vez que as categorias que as embasam são cunhadas na

ontologia e separação, de modo que, para vermos mulheres não brancas, precisamos sair da

lógica categorial. Desta forma, se a intersecção nos mostra o que se perde é nossa função

recontextualizar a lógica da intersecção a fim de não cairmos nas armadilhas modernas.



91

A autora se propõe então a pensar os modos de organização que buscam fissurar essa

lógica moderna, modos que esta nomeará como não moderno. Estes são construídos em

oposição ao pensamento categorial proposto pelo capitalismo. Vale ressaltar que o

fundamento das dicotomias para a autora está na separação colonialista - moderna e capitalista

- entre humano e não humano (que cria, inclusive, a ideia de primitivismo) que veio

acompanhada de outras distinções como, por exemplo, a de homem e mulher.

Os modos apresentados nos elucidam algumas das complexidades referidas na

construção do pensamento cruzado e principalmente daquelas às quais as experiências de

subjetivação dessas mulheres são atravessadas por diversos desses fios analíticos. Há ainda

um grande apagamento em relação. por exemplo, às particulares no processo de subjetivação

e de construção de políticas públicas no que diz respeito às mulheres mestiças, indígenas,

pcds, idosas, que não são cis ou heterossexuais. Há, contudo, um desejo e intenção de em

trabalhos futuros evidenciar tais subjetividades

2.1.4 cidade, discurso e interseccionalidade

Ao longo deste trabalho, traçamos caminhos por uma cidade que se revela como uma

arena discursiva, que longe de qualquer neutralidade, tais discursos aí implicados estão

profundamente imbuídos dos sentidos históricos de uma nação vertebralizada pela

colonização. Como já elucidado, as paisagens urbanas, suas disposições e sua organização

política são manifestações desses sentidos que reverberam no nosso cotidiano citadino os ecos

dessa historiografia.

Nossos complexos mosaicos culturais, identitários e experienciais são encharcados por

esses significados. Cada território atualiza esses sentidos em micro e macro políticas urbanas,

onde as experiências culturais se costuram com as nuances e tensões que o território

apresenta. Não nos interessa, neste trabalho, enfatizar as particularidades com as quais as

cidades brasileiras atualizam esses sentidos. Nossa intenção é evidenciar que as costuras

discursivas – esses pontos de articulação entre o tangível e o intangível que formam teias

dinâmicas que influencia tanto as estruturas físicas quanto os modos de pensar, sentir e agir no

mundo – que fundaram o Brasil como colônia lusitana são os fios invisíveis que tecem nosso

vasto tecido territorial, assim não seremos aqui mapeadoras das particularidades, mas

evidenciadoras dos comuns que se engendram como uma matriz.



92

Pensar cidade, discurso e interseccionalidade é de antemão retirar qualquer tentativa

de hegemonização, é olhar para a nossa produção de vida citadida esquadrinhada pelas

nuances que as corpas das mulheres negras, lésbicas, trans, pdcs, brancas, mestiças, idosas, e

afins fazem evidenciar: Nossas cidades não foram constituídas para que nós nos

acomodássemos à ela. Faço aqui uma marcação para anunciar o quão difícil é nomear isso, o

quão difícil é perceber que nós mulheres [locus onde nos encontramos pela experiência do

sexismo], desde muito novas, precisamos pensar em políticas de segurança particulares para

tentar evitar aquilo que já fora experiência de tantas outras de nós. Nomear que dentro dessa

política estatal de corpos “vivivéis” e corpos “matáveis”, as mulheres que são contornadas

pelos fios que endossam esse encruzo não tem suas mortes ou violências pranteadas não tem

sido tarefa fácil, mas acredito ser uma discreta revolução.

Patriarcalismo, capitalismo, sexismo, racismo e suas tecnologias de adoecimento são

os fios invisíveis [ou nem tanto assim] que compõem o tecido urbano da nossa sociedade.

Estes sistemas não apenas moldam, mas frequentemente determinam o próprio processo de

construção e organização das cidades. Os homens que se beneficiam dessas estruturas - que

não são todos - tornam-se frequentemente agentes na reprodução e atualização desses

discursos dominantes, perpetuando uma visão de cidade que privilegia certos aspectos em

detrimento de outros.

Ao voltarmos nosso olhar para o planejamento urbano34, percebemos que muitos dos

planos diretores35 que delineiam o futuro das nossas cidades são elaborados por uma lente

predominantemente masculina. Estes planos, frequentemente, enfatizam as atividades

produtivas (trabalho e consumo) como os pilares essenciais da vida urbana. A lógica que

permeia essa abordagem é a de maximizar a eficiência econômica e o crescimento contínuo,

muitas vezes ignorando ou relegando a segundo plano as atividades reprodutivas e de

cuidado, que são comumente atribuídas às mulheres (Tribouillard & Maldonado, 2021)

35 Planos diretores são instrumentos utilizados pelo planejamento urbano que auxiliam e orientam o
desenvolvimento das cidades levando em consideração as necessidades e bem-estar da comunidade local. Os
planos diretores são também a principal lei de uma cidade e estabelecem regras para o uso e ocupação de seus
recursos.

34 Estamos propondo o planejamento urbano como um fio analítico, dada sua relevância na constituição das
cidades. Reconhecemos esse campo como um espaço de disputa, onde feministas urbanistas têm questionado e
desafiado a hegemonia branca, heteronormativa e masculina que historicamente molda o planejamento urbano.
Para além da inserção do debate feminista nesse campo, destacamos a importância de interrogar os modos como
esses debates são construídos, a fim de promover, efetivamente, uma mudança paradigmática no pensamento e
na prática urbanística. Esse trabalho tem sido fortalecido e estruturado por inúmeras mulheres no âmbito do
Planejamento Urbano e Regional (PUR), que, a partir das experiências das mulheres nas cidades, propõem
maneiras de utilizar o planejamento urbano como uma ferramenta para promover justiça social e fortalecer a
democracia. Segue uma proposta de leitura:
https://ippur.ufrj.br/genero-e-planejamento-urbano-e-regional-perspectivas-de-integracao/

https://ippur.ufrj.br/genero-e-planejamento-urbano-e-regional-perspectivas-de-integracao/


93

Um dos pilares fundamentais do plano diretor urbano é o zoneamento que organiza a

cidade em diferentes áreas de uso, com a intenção de otimizar o espaço e responder às

necessidades variadas dos locais. No entanto, este processo, na maioria das vezes, reflete e

perpetua as desigualdades de poder e privilégios dos grupos que dominam as esferas de

decisão que são predominantemente homens brancos, heterossexuais e burgueses. Esses

planejadores, ao moldar a cidade, tendem a priorizar suas próprias necessidades e

perspectivas, levando a um favorecimento das infraestruturas associadas às atividades

produtivas, muitas vezes categorizadas como “masculinas”.

Na mobilidade urbana, por exemplo, observamos que os percursos perpendiculares,

que conectam áreas centrais e produtivas, recebem investimentos substanciais em políticas

públicas, como linhas de ônibus, ampliação e alargamento das ruas. Em contraste, os

percursos cruzados, frequentemente associados às atividades reprodutivas, que são tidas como

“femininas”, ficam negligenciados, de modo que é comum encontrar ônibus que fazem os

percursos periferia - centro, mas incomum encontrar linhas que circulam entre bairros onde as

atividades reprodutivas têm maiores demandas. (Tribouillard & Maldonado, 2021)

As atividades reprodutivas, ou ainda, o “trabalho de cuidado” que é comumente

naturalizado às mulheres é um trabalho extremamente complexo que ultrapassa a função

materna, ele se estende a questões como “trabalho doméstico, trabalho social, assistência

médica a crianças, idosos, pessoas doentes ou com deficiência” (Tribouillard & Maldonado,

2021 p. 17). Essas práticas são mais variadas do que as atividades produtivas em quesito de

ritmo, intensidade e demanda e exige uma mobilidade diferente no território. Muitas dessas

mulheres também exercem atividades produtivas e inclusive chefiam famílias monoparentais,

fazendo com que estas tenham jornadas duplas ou triplas de trabalho.

Considerando as mulheres com dificuldade de locomoção (como mulheres idosas,

pcds, gordas e afins) ou que tenham alguma dificuldade de acesso (como mulheres periféricas,

assentadas, quilombolas, ribeirinhas e afins) ou ambas dificuldade, revelamos um território

muitas vezes mais excludente e desafiador em detrimento às mulheres que ocupam regiões

centrais e/ou que possuem disposição financeira para contratarem pessoas (com bastante

frequência mulheres negras periféricas) para exercerem as funções de cuidado.

O centro tratado aqui não é sinônimo do “que é cidade”, adverso a isso, ele é mais um

componente do complexo tecido urbano. Vemos, entretanto, que nessas localidades estão

predominantemente as tecnologias capitalistas modernas do que conhecemos hoje como

desenvolvimento econômico social e cultural. Esse pensamento largamente difundido reitera

um elitismo às práticas em territórios centrais em detrimento às práticas realizadas em outros



94

territórios, de modo que é comum - e, sustentamos aqui que nesse comum estão compostos os

nossos esquecimentos discursivos da formação social brasileira - acreditarmos que fora dos

grandes centros (e dos discursos centralizadores) não há cultura.

Se sustentarmos radicalmente as terminologias colocadas (centro e periferia)

percebemos que apontar para o “periférico” é em grande medida sustentar que há o seu oposto

- o não periférico - centro, mas neles não há ponto de chegada ou partida, essas dicotomias

são mais uma vez atualizações dos nossos processos de colonização da subjetividade. Vale

ressaltar, todavia, que há diferenças nos territórios (que não precisam ser hierarquizadas e

muito menos valoradas como melhores ou piores), e que muitas dessas diferenças são

resultantes dos os micros e macros processos segregistas do Estado enquanto esse agente

violentador primeiro.

Tiaraju (2020) nos apresenta, para fins quantitativos, que há ao menos dois elementos

a serem considerados para nomearmos periferia: “um social, denominado pobreza, e um

geográfico, denominado distância” (Tiaraju, 2020 p.11). No que diz respeito à condição

socioeconômica dos moradores não estamos dizendo que hegemonicamente todos/as

vivenciam condições econômicas semelhantes, mas que o processo eugenista na nossa

formação social brasileira empurrou determinados corpos e corpas a ocuparem territórios

periféricos em referência ao centros (sejam tradicionais ou econômicos). Cabe uma ressalva

aqui, nos centros econômicos existiam vilas para os trabalhadores/as fabris morarem próximo

à região, de forma que sua vida fosse regulamentada pelo tempo da fábrica, entretanto, após o

período industrial, esses territórios sofreram gentrificação de forma que poucos desses

moradores e/ou familiares conseguiram se manter nessas regiões.

Periferia pode ser pensado também através da sua sustentação simbólica, pois se

estamos nos apoiando na perspectiva de que cidades são constituídas também (e não só) pelos

discursos que se pretendem hegemônicos, estamos nos referindo a que determinados corpos, e

principalmente corpas, são periferizados/as independentemente do território que habitam.

Deste modo, mesmo as mulheres que estão em localidades ditas como centralizadas nas

cidades, ainda sofrem com os processos sulbalternizadores que o sexismo e patriarcalismo

impõe, de modo que seus corpos ainda serão periféricos em relação a uma suposta

centralidade (Nós, mulheres periféricas, 2015)

Pensando ainda nas questões referentes à mobilidade urbana percebemos que as

funções reprodutivas exigem paradas com maiores frequências, desvios, viagens mais curtas e

muitas vezes com cargas físicas (como compras, carrinho de bebê, mochilas e afins) todas as

quais são desconsideradas, ou pouco consideradas, nas concepções urbanas que priorizam



95

trajetos perpendiculares e centrais. Essa invisibilização na construção das ruas e no

planejamento urbano reflete uma negligência sistemática e parafrástica da nossa construção

social patriarcalista, racista, classista e sexista que ignora as realidades das mulheres,

principalmente daquelas que estão fora das regiões centrais nas cidades. (Tribouillard &

Maldonado, 2021)

Figura 15. Sem título. Autores: Tribouillard & Maldonado - 2021

Percebemos com isso que as cidades constituídas sob a égide de discursos,

pensamentos e práticas de interesses específicos anunciam (e denunciam) em campo

simbólico e material suas desigualdades e suas tecnologias de mortificação a determinados

corpos e corpas. Ancoradas na perspectiva interseccional como metodologia para olhar cidade

questões como transporte público, serviços de saúde, segurança, direito à cidade, formação

social brasileira e afins vão se constituindo de nuances e fios que nos instrumentaliza a olhar o

território com outras lentes (trataremos sobre alguns dos itens acima no próximo capítulo

deste trabalho). Entretanto de modo imbricado a isso, a interseccionalidade nos é também uma

lente para fazer saltar nossos contragolpes a esses discursos através de práticas e lutas

comunitárias para reexistirmos nesses territórios (físicos e simbólicos).

2.2 - “A gente combinamos de não morrer36”: Apontando a polissemia
como uma inflexão nos discursos hegemônicos.

Quando a gente anda sempre para frente, não pode mesmo ir longe …
Saint-Exupéry, 1954

Entre as rotas delineadas que os primórdios desta pesquisa imaginavam seguir,

chegamos a este ponto – um desvio – que, talvez, se revele como nosso maior encontro. No

36 Evaristo (2014)



96

ato de desenhar os planos de uma pesquisa, somos por vezes seduzidas pela crença de que

nossas corpas e experiências – essas entidades que pesquisam, sentem e se transformam –

deveriam estar deslocadas desse processo. Essa é uma das heranças insidiosas do colonialismo

de pensamento, que nos levou durante muito tempo a fragmentar os saberes em

compartimentos rígidos, mas seguimos aqui insistindo em fazer pesquisa de modo

integralizado e não linear. Não sabemos, e nem pretendemos saber, onde a experiência

termina e a pesquisa começa, antes disso, compomos a locus da intersecção dessas esferas, os

entres desses caminhos.

Iniciamos as questões desta pesquisa com a proposição de analisar e apontar uma certa

percepção das cidades que as fazem sinônimo de exclusão. Havia uma urgência em denunciar

que nossos desenhos de sociabilidade e nossa construção sócio-histórica contornam alguns

corpos e corpas, relegando-os a uma existência marginal de sobra-vivencia dentro dessa

maquinaria opressora. Quando olhamos para essa realidade pela perspectiva do cruzo,

torna-se evidente, especialmente em solo brasileiro, que tais exclusões são palpáveis, visíveis

e indiscutíveis. Entretanto, na intensidade da denúncia, algo por vezes escapa: a narrativa de

exclusão não é a única história a ser contada.

Vivemos constantemente as paráfrases citadinas de um país que foi colonizado, um

país que ainda opera estruturalmente atualizando esses sentidos de opressão no nosso

processo de subjetivação. Contudo, vivemos também as polissemias das lutas que se

instauram, que tentam estabelecer novos sentidos, que resistem e reinventam. Essas lutas não

estão apenas nos grandes movimentos de massa, mas também nas políticas das sutilezas, os

gestos quase triviais que, no entanto, carregam em si a força de uma subversão cotidiana. São

as rasteiras que damos nas narrativas que se pretendem hegemônicas, os pequenos saques ao

poder estabelecido, reivindicando como nosso aquilo que nos disseram não nos pertencer.

Chegar aqui, neste ponto onde o planejado encontrou o imprevisto, onde a rigidez

cedeu à flexibilidade, é um afago e um respiro. É a confirmação de que nossa jornada, longe

de ser apenas uma crônica das mazelas urbanas, é também um relato das micro revoluções

que empreendemos diariamente. O ato dessa escrita é uma dessas políticas das sutilezas que

pretende perfurar essas construções enrijecidas, se infiltrar pelas rachaduras que tantas outras

mulheres já abriram nesses discursos, é, a nossa conspiração silenciosa que a cada passo,

reclama o direito de existir plenamente, de narrar nossas próprias histórias e de subverter os

sentidos que nos foram impostos.

É desta forma que retomo aqui um conceito já elucidado neste trabalho e que nos

amparará nessas novas rotas: a polissemia. Orlandi (2005) usa esse conceito para analisar os



97

processos linguísticos, nós usamos como instrumento analítico da cidade enquanto uma arena

de discursos. A polissemia é o fenômeno que nos demonstra que uma palavra ou expressão

pode múltiplos sentidos que são por vezes contraditórios, tendo em vista que seus sentidos são

negociados e disputados pelas relações de poder e ideologias.

São as polissemias que convocam as tensões nos discursos para que não sejam eles em

si uma coisa concreta e finalizada. Seu caráter disruptivo anuncia que os discursos são

incompletos, não-todos e por assim serem, são passíveis de ruptura e transformação.

Retomando nossas entrada pela cidade enquanto uma arena discursiva percebemos a potência

desse movimento, uma vez que as diversas políticas eugenistas que constituíram Brasil

gritavam os desejos de estabelecer um país branco, patriarcalista e burguês, entretanto, os

corpos ditos como dissidentes sempre reexistiam a isso desvelando a incompletude desse

discurso.

Usaremos as polissemias desses discursos imbricado ao conceito de cultura de frestas

do Luiz Antonio Simas (2019, 2019, 2013), que são “aquelas que driblam o padrão normativo

e canônico e insinuam respostas inusitadas para sobreviver no meio que normalmente não as

acolheria” (Simas, 2019 p. 21/22). Nós mulheres, desenhadas pelos fios que nos

interseccionam, precisamos cotidianamente morar nas frestas abertas pelas corpas e corpos

que não se permitiram suprimir pela lógica totalizante da vida, ao invés disso inventaram

afetos, cultura e festa onde deveria ser apenas dor.

Um dos exemplos mais marcantes de síncopes culturais propostos por Simas (2019)

são as festas de rua. Essas manifestações populares atuam como rupturas poéticas, rasgos de

alegria e resistência em meio à rígida tessitura do projeto colonial. Historicamente, o

colonialismo não poupou (e ainda não poupa) esforços, tempo, vigilância e violência, seja

física, simbólica ou psicológica, para impor uma lógica disciplinadora sobre o espaço urbano.

As cidades foram desenhadas para funcionar como máquinas de controle e de autocontrole,

de modo que a alegria é sequestrada, o medo cultivado, e a ordem imposta.

Entretanto, essa não é a única cidade que existe. Há cidades que se reinventam de

forma pulsante e insurgente, que não se deixam capturar (toda) por essas lógicas opressoras.

Nós a disputamos todos os dias, no riso que ecoa nas vielas, nas rodas de samba que

desobedecem as lógicas fronteíristicas, nos blocos de carnaval que desfilam pela cidade e em

muitas outras manifestações, reconfigurando seu espaço e seus sentidos. As festas de rua

representam uma síncope urbana, um corte súbito na linearidade (também cronologicamente

imposta pelo relógio neolineral) opressiva do cotidiano, onde o corpo coletivo subverte o

controle, a vigilância e a imposição. Essas celebrações são atos de reexistência cultural e



98

modos de reinventar a vida. Quando o tambor ressoa, quando a dança ocupa as calçadas,

quando o riso explora a acústica dos becos, a cidade pode se transformar em um espaço de

liberdade, onde a alegria desafia os discursos hegemônicos, desta forma

Do embate entre a tensão criadora do terreiro (todo chão
praticado na dimensão do encanto) e as intenções
higienistas do território funcional (pensado a partir da
circulação de mercadorias e corpos disciplinados pelo
tempo do trabalho), a cidade é uma zona em disputa que
pulsa na flagrante oposição entre um conceito
civilizatório elaborado a partir do cânone ocidental -
temperado hoje pela lógica empresarial e evangelizadora
- e um caldo vigoroso de cultura das ruas forjado na
experiência inventiva da superação da escassez e do
desencanto em espantosos fragmentos de afirmação da
vida. Na rachadura do muro, a insistente flor.
Diante da montanha, pedra miúda que faísca. É na fresta
que o corpo terreiriza-se e se forma uma cultura de
festa; não porque a vida é boa, mas pela razão inversa.
(Simas, 2011, p.1)

Ao falarmos das polissemias, essas reinvenções que anunciam as frestas, não estamos,

em nenhuma instância, querendo romantizar o precário, isso seria retirar do Estado sua

condição de violentador e grande sustentador dessa disparidade ao qual fomos submetidos,

não estamos alinhados com essa lógica, falamos das frestas porque elas são nossas invenções

para os novos sentidos, são os nossos contragolpes. Estamos sustentando que os risos, a

amizade, os encontros, as festas, entre outros, são formas de celebração e formas de disputar

os significados de cidade e de afirmar que o espaço urbano precisa ser, antes de tudo, um

espaço de múltiplas formas de vida, inclusive as não humanas.

É todavia, importante ressaltar que, nosso antropocentrismo moderno nos fez acreditar

narcisicamente que somos os únicos seres que habitam as cidades, sufocando (às vezes

literalmente) outras formas de vida que coexistem conosco nesses espaços. Não sabemos

escutar outras gramáticas. Fomos pela colonização do território, tempo e pensamento levados

a crer que somos autônomos, átomos que não se esbarram em si e que estão numa relação de

independência no plano social, desintregalizados não apenas de outros sujeitos humanos, mas

de todas outras formas de vida na terra (Krenak, 2020).

Krenak, uma das maiores lideranças indígenas do país, líder ambiental, escritor,

filósofo, jornalista e doutor honoris causa, aponta que toda cidade fora construída a partir das

ruínas de florestas e que vivemos “numa abstração civilizatória que suprime a diversidade,

nega a pluralidade das formas de vida, de existência e de hábitos” (Krenak, 2020, p.5). Somos

seres enfurecidos em sedimentar todo território para construir edificações que não estão em



99

consonância com a nossa biodiversidade e nos enclausura em prisões domiciliares autônomas,

de forma que

Nossos córregos estão sem respirar, porque uma
mentalidade de catacumba, agravada com a política do
marco sanitário, acha que tem que meter uma placa de
concreto em cima de qualquer riacho, como se fosse
uma vergonha ter água correndo ali. A sinuosidade do
corpo dos rios é insuportável para a mente reta,
concreta e ereta de quem planeja o urbano.
(Krenak, 2020 p.7)

Nossa subjetivação colonizada perpetuada pelo Estado banalizou a vida em função do

mercado, progresso e eugenismo. Nossas ruas foram desencantadas, nosso modo de vida

privatizado e nossa gramática reduzida ao antropoceno. Florestaniar cidade é um modo de

enfrestar essa concretude, para tanto precisamos poder fissurar e sair de uma totalidade que se

inicia e se finda em nós para escutarmos as gramáticas de outros mestres. “Os rios estão

secando, será que eles não estão dizendo nada pra gente? Eles estão saindo de cena, será que

não estão dizendo nada pra gente? (Krenak, 2020 p. 7)

As populações que vivem margeadas pelos rios têm seus processos de subjetivação

inteiramente permeados por seus cursos, de modo, como nos afirma Krenak (2022) ser

possivel conjugar-se imbricado a eles; “nós-rios, nós-montanhas, nós-terras” (p. 9). Desta

maneira, quando nossas formas de assentamento calcadas no capitalismo produzem a

mortificação desses seres, além de afirmarmos nossa desintegralização e hierarquização em

relação a estes, estamos produzindo efeitos de mortificação para essas e outras formas de

habitar o solo.

O Brasil por sua matriz civilizatória contrapõe cidades às florestas. Desde a

colonização, a expansão urbana foi fundamentada na exploração dos recursos naturais,

principalmente das florestas. As cidades surgiram e se expandiram como centros de poder e

locus da civilização e essa lógica coloniza os modos de vida que não se encaixam nesse

paradigma urbano. Esse processo, ao longo do tempo, moldou o imaginário coletivo,

cristalizando a imagem da cidade como o ápice da modernidade e do progresso, ao mesmo

tempo em que marginaliza outras formas de habitação e interação com o meio ambiente.

A urbanização amplificada principalmente ao longo dos séculos XX e XXI, funcionou

como nos aponta Krenak (2021) como uma metástase a epiderme do planeta, revestindo o

solo de concreto, ferro e vidro, fazendo com que os módulos de habitação urbana divorcie o

corpo humano o corpo da terra. É preciso, com uma certa urgência, despavimentar a vida e



100

reflorestar nosso imaginário coletivo, de modo que, nossas formas de habitabilidade

comportem as ecologias das multiespécies e multi seres, não é possível pensar num modo

equitativo de habitar mundo sem levar em consideração que somos também produtores de

adoecimento do solo e sem levarmos em consideração que as cidades não são a única maneira

de experienciar a vida social humana. (IEAT UFMG, 2021).

O nosso próprio instrumento metodológico (a interseccionalidade) nos ajuda a pensar

sobre tal questão, uma vez que as análises precisam ocorrer também dentro dos próprios

marcadores de opressão, pois interseccionalidade não se pretende ser uma “narrativa teórica

dos excluídos” (Carla Akotirene, 2018 p. 39), antes disso, busca compreender como as

engrenagens dessa matriz cisheterosessixta patriarcalista, racista, capitalista e colonialista

torna os sujeitos interpelados por elas também agente de violências, de modo que podemos

ser ao mesmo tempo acometidos por violências opressoras, mas corroborar para que tantas

outras aconteçam.

Pensar sobre cidade, interseccionalidade e equidade é estar posta nessa encruzilhada

de questões e imbricações de caminhos, precisa ser parte da nossa autorreflexão não querer

endireitá-los. Quando apontamos que nosso trabalho pretende se debruçar sobre tais questões,

estamos convictas de que as cidades se constituem de modo marginalizador, principalmente

para os corpos ditos dissidentes e que devemos reclamar que nosso direito à cidade,

entretanto, precisa ser parte da nossa questão se esses esforços não perpetuam práticas

colonialistas às mulheres que não pretendem e não desejam esse direito, mulheres que são

regidas por outros tempos, que escutam outras gramáticas.

Nossas intervenções e questionamentos devem ser forjados nas interseções dos

saberes, para que nossos apontamentos não continuem privilegiando um modo de existência

como o único modo de sociabilidade ou sob a premissa de que todos almejam viver

homogeneamente dentro dos módulos urbanos padronizados. Ao refletirmos, por exemplo,

sobre a ampliação das calçadas para que comportem melhor os carrinhos de bebês, pessoas

com deficiência ou com dificuldade de mobilidade, raramente nos questionamos na

quantidade de concreto que precisaremos usar e como isso impactará em outras formas de

habitação. Quando apontamos que as cidades, numa perspectiva generificada não é segura, e

solicitamos de prontidão maior vigilância, frequentemente ignoramos como essa demanda

afeta o cotidiano de pessoas que, devido à estrutura racista e patriarcal da sociedade, já são

monitoradas incessantemente - como pessoas negras, trans e aquelas que vivem da

prostituição nas ruas -.



101

É preciso sustentar as encruzilhadas e fugir do modo colonizador de dizer sobre tudo.

Reconhecemos a impossibilidade de abraçar todos os caminhos, mas isso de modo algum

aponta um descomprometimento em realizar nossas construções intelectuais/atuação com o

compromisso de apresentar e pensar com a complexidade dessa matriz opressora. Nesse

sentido, ao invés de fragmentar nossas análises entre mulheres negras, brancas, mestiças,

LGBTQIA+, mães, trans, idosas, pessoas com deficiência, indígenas, ribeirinhas,

quilombolas, periféricas, assentadas e outras identidades, preferimos enfatizar que, dentro

dessa matriz opressora, todas nós, de diferentes modos, somos de alguma forma lesionadas, e,

paradoxalmente, também atuamos como produtoras de lesões.

Nos entres, forjamos espaços comuns onde nossas formas de existir e reexistir possam

dialogar com outras formas de habitar o mundo, buscando políticas equânimes, em que as

encruzilhadas representam não apenas pontos de convergência, mas espaços de criação,

resistência e transformação. Isso é um modo, diríamos sutil, de produzir polissemias que

enfrestam as estruturas e que entretanto cultivam culturas que não apenas resistem, mas

insistem em florescer nas brechas, mesmo nas condições mais adversas.



102

37

37 Figura 16. A flor na brecha. Elaborado pela autora (2024)



103

3 - CIDADES INTERSECCIONAIS E AS POLÍTICAS DAS SUTILEZAS
MULHERIS COMOMODO DE REEXISTIR NA CIDADE.

“cada gota que jorra
um fio invisível e tônico

pacientemente cose a rede
de nossa milenar resistência”

Conceição Evaristo, 2008, p. 21

Frestas abertas e a produção de polissemias

Figura 17. Progressão da fresta_1/4. técnica dupla exposição. Fonte: Elaborado pela autora (2024)

3.1 - Feminismo descolonial, feminismo territorial e feminismo de
base comunitária e indigena: abertura de frestas

Desde suas origens, os movimentos feministas têm buscado denunciar as

desigualdades de gênero e propor ações para romper com estruturas opressivas. Contudo, uma

análise crítica revela que muitas dessas lutas, especialmente no contexto ocidental, não

incorporaram a interseccionalidade como eixo central. Essa ausência implica na

desconsideração de outras matrizes de opressão, como raça, etnia e colonialidade, que se

entrelaçam ao gênero e à classe na configuração das desigualdades sociais. Embora tenham

obtido avanços significativos, tais como o acesso ampliado a direitos civis e sociais, essas

conquistas frequentemente atenderam prioritariamente às mulheres brancas. Isso ocorre

porque tais movimentos, em grande parte, não problematizaram como as estruturas

patriarcais, capitalistas e coloniais se sustentam mutuamente, perpetuando as hierarquias

sociais.

O feminismo liberal, por exemplo, concentra-se na promoção da igualdade formal de

direitos, muitas vezes sem questionar como o sistema capitalista e patriarcal engendra

desigualdades materiais e simbólicas que afetam de forma desproporcional mulheres

racializadas e de classes sociais mais baixas. Essa perspectiva pode acabar servindo como



104

instrumento de mobilidade de classe para mulheres brancas, enquanto mantém intocadas as

bases estruturais de exploração e exclusão. Angela Davis (2016) alerta para os perigos de um

feminismo que, ao ignorar questões de raça e classe, reforça o status quo, tornando-se

cúmplice de dinâmicas que beneficiam apenas uma parcela das mulheres.

Ao mesmo tempo, a redução da análise feminista às questões de empobrecimento

material – ainda que este seja um fator central nas dinâmicas de violência – pode levar à

cristalização de uma narrativa que individualiza as opressões no gênero masculino. Essa

perspectiva biologizante ignora a complexidade das interações entre gênero, raça e classe e

suas implicações no processo de dominação. Além disso, muitos feminismos tradicionais não

consideraram em suas agendas a relação entre humanos e não humanos, nem questionaram o

antropocentrismo que permeia as análises espaciais e ambientais, compreendendo que o

capitalismo colonial não apenas explora corpos humanos, mas também exaure a natureza,

reiterando uma lógica de exploração interseccional que atinge principalmente populações

subalternizadas.

Neste contexto, destacam-se os feminismos decoloniais e os feminismos de base

indígena e comunitária como propostas que deslocam o olhar eurocêntrico e introduzem

novos fios analíticos. Essas perspectivas emergem de cosmovisões que integram

temporalidades alternativas, percepções sobre o humano e o não humano, e práticas que

transcendem os paradigmas ocidentais. Julieta Paredes (2011), por exemplo, enfatiza que as

cosmovisões indígenas não dissociam o humano da terra, e que as lutas femininas nesses

contextos incluem a defesa de territórios e modos de vida ameaçados por projetos

extrativistas.

Ao trazer essas perspectivas para o debate urbano, buscamos evidenciar como esses

feminismos operam como frestas nos discursos coloniais que sustentam as cidades

contemporâneas. Estes discursos, marcados pela centralidade do poder patriarcal e capitalista,

reproduzem a exclusão de corpos dissidentes, enquanto estabilizam narrativas hegemônicas

sobre os espaços urbanos. Contudo, os feminismos decoloniais e comunitários, ao

questionarem as bases epistêmicas e materiais dessa estrutura, apontam rachaduras que

desestabilizam essas narrativas e criam possibilidades de resistência e recriação.

Neste trabalho, temos realizado um esforço em compreender esses movimentos e

práticas como forças que abrem brechas nos discursos dominantes, permitindo enxergar e

construir novos sentidos para a cidade. Não pretendemos destrinchar exaustivamente os

conceitos apresentados por esses feminismos, mas articulá-los à ideia de frestas, enfatizando



105

como suas práticas e reflexões se tornam ferramentas fundamentais para compreender e

transformar as dinâmicas opressivas que estruturam nossas cidades.

Dentre os feminismos decoloniais (dito desse modo pois há muitas vertentes), este

trabalho acompanhará os pensamentos da socióloga, professora e pesquisadora argentina

María Lugones (2020; 2014), que teoriza sobre a relação entre colonialidade, capitalismo,

gênero, raça e sexualidade das povas colonizadas. A autora parte sua análise do que ela

considera ser a base da hierarquia dicotomizante instaurada pelo modernismo colonial - a

separação da raça humana entre humanos (homens e mulheres cis, brancos/as e

heterossexuais) e não-humanos (as demais formas de subjetivação que não estão nesse

padrão). Vale ressaltar que a mulher branca não era compreendida como complemento do

homem branco, ela era o meio de reprodução da espécie e do capital através da pureza

atribuída aos seus corpos pelo associação mono-cristã a imagens religiosas de santidade.

(Lugones, 2020; 2014)

Lugones foi amplamente influenciada pelo pensamento decolonial proposto por

Aníbal Quijano e dos feminismos das mulheres de cor do sul global. A partir de Quijano, a

autora se ancora na perspectiva da colonialidade de poder, que tece uma crítica ao mito

europeu do homem branco como centro da “evolução” humana e principalmente aos efeitos

da colonização (a colonialidade) que transforma os povos colonizados em povos subjugados.

Através das leituras das feministas racializadas e feministas do sul global, Lugones embasa

suas críticas ao feminismo branco burguês por suas excludencias e perpetração de violências

contra as mulheres racializadas.

No que diz respeito a aproximação de Lugones a Quijano, a autora caminha com o

sociólogo peruano e pensador humanista até certo ponto, uma vez que, Lugones compreende

que Quijano fora faltoso em perceber que a mesma estrutura de poder que inventou raça como

um marcador humano hierárquico (objeto de pesquisa do autor) também inventara outras

categorias hierárquicas que inclusive se cruzam formando uma matriz opressora tecida por

várias linhas, principalmente às mulheres colonizadas. As invenções categóricas inclusive têm

grande espaço no pensamento crítico de Lugones, de modo que, a autora deixa claro como

uma identidade construída através desses marcadores é uma clara inscrição colonial da nossa

formação sociocultural.

Junto à socióloga nigeriana Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (2021), Lugones sustenta que essas

categorias não são universais e não são as únicas formas dos humanos se organizarem

enquanto sociedade. A partir do livro de Oyěwùmí (2021), vemos que em sociedade iorubá,

gênero não era um organizador social, aliás, antes da colonização inglesa, não havia nem



106

palavra na estrutura da língua iorubá para fazer essa distinção. Sua organização se dava

através da senioridade, ou seja, os/as membros/as mais velhos/as de cada família eram os/as

sujeitos/as que detinham o poder por compreender que esses/as eram mais sábios e

experientes por terem vivido mais, independentemente de qual genitália possuíam.

Oyěwùmí (2021) nos demonstra como a colonização da língua foi algo crucial (e

cruel) para a efetivação da colonização inglesa em solo nigeriano, — apontamentos e críticas

sobre a colonização da língua também são encontradas nos pensamentos fanoniano (2008) e

de Kilomba (2019) —. Oyěwùmí sustenta a perspectiva que gênero foi uma categoria

inventada pelos colonizadores e a perpetuação da ideia que as sociedades iorubás se

organizavam socialmente pela divisão de gênero é uma manutenção dos pensamentos

coloniais. Em iorubá existiam palavras para fazer menção às variações anatômicas (obinrin e

okunrin), entretanto não operavam como marcadores hierárquicos e traduzi-los como

fêmea/mulher e macho/homem é o que a autora chama de erro.

Desta forma, a partir da colonização e da noção de modernidade européia, a língua,

cultura e costumes iorubás foram traduzidos pelas lentes colonizadoras, de modo que as

deusas foram transformados em deuses e a língua fora reescrita pelas traduções que a

desenharam sob os moldes dicotômicos modernos. Assim, para a sociedade iorubá o desafio é

diferente do das mulheres ocidentais, umas vez que
“No Ocidente [...], o desafio do feminismo é como
avançar da categoria saturada de gênero de “mulheres”
para a “plenitude de uma humanidade sem sexo”. Para
as obìnrin iorubás, o desafio é obviamente diferente
porque, em certos níveis da sociedade e em algumas
esferas, a “noção de humanidade sem sexo” não é um
sonho a que se aspirar, nem uma memória a ser
resgatada” (Oyěwùmí, 2021, p.302)

Tanto Lugones (2020; 2014), quando Oyěwùmí (2021) nos demonstram que, pensar os

aspectos relativos às opressões não pode pretender-se universalista e partir do pressuposto de

que toda sociedade se organiza por gênero, ou ainda que “mulher” ou “homem” são categorias

absolutas, são equívocos e uma perpetuação colonialista quando nos deparamos com

sociedades que não se configuram dessa forma. Algumas comunidades indígenas por

exemplo, como nos demonstra Lugones (2020; 2014) a partir das leituras da poetisa,

professora e ativista norte-americana descende dos Laguna pueblo, Paula Gunn Allen, eram

organizadas com a figura da mulher como central e ainda que ser “homem” ou “mulher”

estava menos associado à genitália que a pessoa nascera e mais associado aos aspectos

desejantes que aquela pessoa pretendia desenvolver na comunidade.



107

Assim, o feminismo descolonial visto em Lugones (2020; 2014) é uma frente de

pensamento que busca, pela análise ampliada das tessituras que nos inscreve como sujeitos,

compreender como a colonialidade, ainda estruturalmente presente em nossa sociedade é

operante e moduladora da nossa produção subjetiva, das nossas relações (consigo, com os

outros e com o meio) e instauradora do ideal de ego branco, estabelecido na modernidade, que

sustenta muitas violências, principalmente às mulheres do sul global. Suas maiores críticas

são direcionadas ao colonialismo, ao feminismo branco hegemônico, ao universalismo e a

lógica categorial e suas maiores apostas é pensar a opressão como uma matriz, tecida por

vários fios e sustentada por alianças, bem como, apostar nos modos de reexistir que emergem

dos saberes tradicionais e das comunidades afro diaspóricas.

No que diz respeito ao feminismo territorial, vemos que este foi um termo usado pela

antropóloga, pesquisadora e professora colombiana Astrid Ulloa (2016) para nomear algumas

das disputas e organizações políticas das mulheres indígenas, afrodescendentes e camponesas

que reivindicam em suas pautas a defesa da vida, do corpo-território e da natureza e tecem

uma crítica ao extrativismo e ao capitalismo. A autora faz um enfoque na sua pesquisa para as

sociedades indígenas, afro-diaspóricas e de mulheres camponesas colombianas, pensando

principalmente nas relações entre extrativismo mineral e as violências exercidas contra essas

mulheres. Ulloa (2016), apesar de analisar algumas comunidades colombianas, deixa claro

que existem muitas semelhanças e aproximações com outras práticas ocorridas em países

latinoamericanos.

A autora nos apresenta como as práticas extrativistas em grande escala38, interferiram

e moldaram diversos aspectos nas vidas dos habitantes das comunidades (humanos e

não-humanos). Com a mercantilização em grande escala dos minerais, a comunidade

(predominantemente masculina) passou a exercer atividades laborais nas minas em longas

jornadas de trabalho. As mulheres também exercem atividades laborais, porém sofrem com

desigualdade política, econômica e social e, normalmente, os trabalhos direcionados a estas

são de lavadeiras e cozinheiras e o salário ganho é consideravelmente inferior ao salário pago

aos homens, o que faz com que se intensifique a hierarquização financeira sobre as mulheres

nessas comunidades. Vale ressaltar também que as mulheres indígenas, afrodescendentes e

camponesas, pela via da colonização, nos territórios analisados, também eram as principais

38 Ulloa (2016) diz que existem várias formas de mineração - A mineração ancestral - que também é chamada de
mineração artesanal ou de baixa escala, praticado pela comunidade indigena, afrodescendente e camponesa, na
qual, mulheres e homens participam de forma relacional. Temos também a mineração de grande escala, no qual
as mineradoras, enfatizando a lógica mercantil, exploram o ambiente de forma abrangente e intensa, não
respeitam o tempo de regeneração e causam grande impacto ao meio. Esse tipo de prática é comumente chamada
de extrativismo predatório.



108

responsáveis pelos trabalhos reprodutivos, o que conota a rotina dessas, múltiplas jornadas de

trabalho.

A presença do extrativismo predatório nesses ambientes modula a relação que seus

habitantes têm com o tempo, rotina e meio e, deste modo intensifica as hierarquias de

opressão, de forma que, comumente as mulheres são as mais afetadas nessas dinâmicas. Vale

ressaltar, porém, que a lógica moderna dicotomiza natureza e cultura, de modo que cultura é

associada à evolução e a imagem do homem branco e a natureza é associada ao primitivismo

e às mulheres e povas/os colonizados. Desta forma, como nos apresenta Ulloa (2016), os

homens indígenas, afrodescendentes e camponeses, são por vezes feminizados, porém, as

mulheres ainda são as que mais sofrem com as diversas formas de violências, pois
las actividades extractivistas se implementan a partir de
prácticas de género desiguales que han desencadenado
hechos de violencia contra hombres y mujeres, y han
creado otras desigualdades relacionadas con violencia
sexual, especialmente sobre las mujeres. En este
panorama el cuerpo de las mujeres se vuelve el
escenario del conflicto. (Ulloa, 2016 p. 9)

Outras formas de violência contra as mulheres indigenas, camponesas e afrodescentes

que são intensificadas por intermédio da ocupação do território por mineradores são as

recorrentes violências sexuais, enclaves de prostituição ligados a mineração e os assassinatos

dessas quando assumem publicamente suas lutas a favor da vida. Ulloa (2016), afirma que “la

decisión de las mujeres indígenas de involucrarse en la prostitución rara vez es autónoma no

sólo por la violencia que hay de por medio, sino por el hecho de que los casos involucran

engaños a las niñas y las mujeres más jóvene” (Ulloa, 2016 p. 10). Vemos também que é

frequente a coerção dos mineradores ilegais e grupos armados ilegais às famílias indígenas

para que entreguem seus filhos e filhas, os quais são direcionados à prostituição infantil ou

tráfico internacional de menores.

Para analisarmos as dimensões que a associação entre o extrativismo e as violências às

mulheres locais têm, precisamos retornar a um conceito estabelecido pelas mulheres indígenas

de corpo-território. Nas cosmovisões indígenas vemos com frequência que corpo não é apenas

espaço físico e biológico, ele é território relacional e sagrado, indissociavelmente ligado à

terra, a natureza e a comunidade, cunhados por sabedorias ancestrais que contornam suas

práticas de cuidado e preservação. Ao analisarmos as violências que o solo e o meio39 sofrem

39 “meio”, nas cosmopercepções indígenas e quilombolas, não é ao meio enquanto instância externa e descolada
do corpo/organismo, mas as tessituras que compõem o que chamamos aqui de corpo-território.



109

nos processos de extrativismo predatório, precisamos pensar que isso é uma violência direta

aos corpos das comunidades indígenas, especialmente às mulheres.

Desta forma, corpo-território nos apresenta como a tessitura de vida de alguns povos

originários se organiza, mas, de igual modo, nos demonstra como as violências coloniais,

patriarcais e neoliberais incidem sobre suas corpas e corpos. Vemos com isso que, as

indústrias extrativistas impõe às comunidades novas formas de organização, saqueia a cultura

tradicional e obriga os moradores do território a mudarem suas lógicas de vida para

sobreviverem, além de exercerem práticas cotidianas de contaminação ao solo e as águas,

levando à mortificação física e simbólica da comunidade (Ulloa, 2016).

Compreendendo esses vetores de violência e opressão, mulheres indígenas,

afrodescendentes e camponesas têm se organizado em torno das temáticas acima elencadas,

esses movimentos são nomeados de feminismos autônomos ou feminismos comunitários. Não

são todos os movimentos que se organizam em torno da nomeação “feminista”, entretanto,

ambos estão alinhados pela perspectiva de complexificar as análises relativas à “gênero” e

suas interseccionalidades, de forma a tornar visivel diversas opressões, especialmente às

mulheres colonizadas.

Os feminismos autônomos ou comunitários tecem uma crítica ao feminismo ocidental

e as ondas feministas, propondo um distanciamento epistemológico e político desses, assim
Las demandas de las mujeres indígenas,
afrodescendientes y campesinas se posicionan como un
proceso que confronta las visiones de género externas y
las relaciones occidentales, al igual que los efectos de
los extractivismos, de la violencia, la apropiación y el
despojo de sus territorios y naturalezas. (Ulloa, 2016 p.
13)

O feminismo territorial (este que agrega em si as lutas das mulheres indígenas,

camponesas e afrodescendentes pela defesa do cuidado do território, do corpo e da natureza)

expõe que os protestos dessas mulheres requerem alternativas às dinâmicas econômicas

trazidas pela modernidade - das quais o extrativismo predatório se alimenta -, buscam o fim

da mercantilização da terra, formas de relação de gênero mais justas e pertinentes às suas

cosmo percepções, bem como ética e cuidado com o ambiente e defesa do território que inclui

o controle do local da mineração e o cuidado com o solo e o subsolo. Assim
Las propuestas se basan en una visión de la continuidad
de la vida articulada a sus territorios. Plantean como eje
central la defensa de la vida, partiendo de sus prácticas y
relaciones entre hombres y mujeres y las relaciones de
lo humano con lo no humano. De igual manera,
proponen la defensa de actividades cotidianas de



110

subsistencia, de autonomía alimentaria y de sus modos
de vida. (Ulloa, 2016 p. 13)

É importante ressaltar que, quando pensamos em feminismo indigena, precisamos de

antemão, pensar nas possibilidades dessa nomeação, pois, o feminismo hegemônico se ancora

nas concepções binárias de gênero, sendo um modelo de sujeito ocidental e que por vezes não

encontra respaldo para dizer sobre as formas de organização das comunidades indígenas.

Dentro dessas comunidades, a maioria dos grupos se organizam pelos papéis atribuídos ao

“macho” ou a “fêmea”, todavia, em muitos casos, isso não está associado a uma

hierarquização das tarefas, tão pouco a desvalorização de um grupo, está, antes disso,

associado a lógica de complementaridade ou no máximo de assimetria. (Fonseca, 2017).

Neste sentido, é preciso sustentar as distinções entre o binarismo conotado pelas

culturas ocidentais e as dualidades propostas pelas comunidades indígenas, em que,

compreende a distinções anatômicas, porém trabalha pela lógica do equilíbrio entre elas e

entre a natureza, essa última, enquanto um componente importantíssimo nas cosmovisões

indígenas. É importante ressaltar, entretanto, que após os processos de invasão e colonização

dessas comunidades, não é raro nos depararmos com o que Paredes (2019) nomeia por

“entroncamento patriarcal”, que são as influências ocidentais que as relações internas das

comunidades sofreram e sofrem a partir da colonização e da modernidade. (Fonseca, 2017).

Sujeito a partir das cosmovisões indígenas é coletivo e a autonomia é comunitária,

assim, suas lutas por emancipação e justiça são construídas pela perspectiva da

complementaridade e equidade entre os seres humanos e não humanos. Desta forma, as

mulheres indigenas se relacionam de forma distinta com a nomeação “feminista” acerca da

suas praxis de luta, uma vez que, o inicio desse movimento se cunha de maneira radicalmente

diferente das cosmovisões originárias, muitas mulheres indigenas se recusam usar essa

nomeação por motivos distintos, seja pelo distanciamento epistemológico das propostas

hegemonicas, seja como uma critica ás ONGs que direcionam recursos à grupos feministas

que trabalham pesquisando as comunidades indigenas, ao invés de direcionar os recursos a

propria comunidade, ou ainda, por não se identificarem com as pautas agendas do feminismo

branco e urbano. (Fonseca, 2017).

Outros grupos de mulheres indígenas se nomeiam feministas por conseguirem

achar pontos de intersecção entre as lutas das mulheres brancas e urbanas e ainda, um outro

grupo se nomeiam feministas, mas como estratégia para não terem suas pautas folclorizadas,

essas entretanto, estabelecem novas metodologias e nomeações, a fim de se distanciar das

pautas hegemônicas e das lógicas colonizadoras, como ocorre por exemplo com o feminismo

comunitário, que tem grande expressividade na Bolívia e na Guatemala. O feminismo



111

comunitário, como formulado pela militante feminista ayamara boliviana Julieta Paredes,

representa uma ruptura radical com as tradições feministas baseadas em conceitos

eurocêntricos. Surgido em 2006 com o coletivo “Mujeres Creando Comunidad”, este

movimento propõe uma nova abordagem que centraliza as experiências e as realidades dos

corpos e territórios indígenas e latinoamericanos/as, em um esforço consciente para

descolonizar as lutas feministas.

Julieta Paredes (2019) critica o fato de que, apesar de algumas conquistas

revolucionárias, o feminismo latino-americano ainda se respalda nas categorias e propostas

ocidentais para realizar suas análises das opressões. Nesse sentido, a proposta do feminismo

comunitário é repensar as lutas a partir da perspectiva das comunidades indígenas e

latinoamericanas, que historicamente foram submetidas ao capitalismo, ao colonialismo e ao

patriarcado. Paredes (2019) destaca que essa luta exige um processo de "despatriarcalização",

que envolve não apenas a crítica ao machismo, mas também uma revisão profunda das

estruturas de poder que sustentam o patriarcado, como o neoliberalismo e o colonialismo.

A noção de “communidad de comunidades” formulada por Julieta Paredes e seu

coletivo busca resgatar práticas de organização social que antecedem a colonização, mas sem

cair na armadilha de romantizar o passado pré-colonial. Reconhecendo que mesmo antes de

1492/1500 havia relações de poder, o feminismo comunitário não propõe uma simples volta

ao passado, mas uma revisão crítica das estruturas comunitárias e territoriais, visando o que

elas chamam de “bem-viver40”. Essa visão não tem por objetivo final a resistência ao

capitalismo, mas sim seu total desmantelamento, propondo uma reorganização completa dos

modos de vida em direção a um modelo mais horizontal, onde o poder é exercido pelo povo,

em harmonia com suas necessidades e seus territórios.

40 O conceito de “Buen Vivir” (arandú porâ o teko porâ) “envolve tanto a saúde espiritual como a física, tanto o
corpo de uma pessoa como as dimensões da vida coletiva. Dada esta dualidade, uma pessoa pode se sentir mal
porque seu organismo se encontra afetado por alguma doença ou porque existe um mal-estar na comunidade que
o adoece (GARGALLO, 2014, p. 81).



112

Desta forma, para Julieta Paredes (2019) a forma de desmantelar o sistema capitalista

e patriarcalista41 é retomar a um governo exercido pelo povo, sem importar modelos

econômicos e intelectuais europeus.
Ela traz à tona que primeiramente é preciso uma
revolução de baixo para cima, partido dos povos
originários e contra a violência histórica sofrida por
esses, para então poder ocorrer a despatriarcalização
da cultura eurocêntrica e, consequentemente, o bem
viver ser uma máxima entre todos (Gois, 2023)

No que diz respeito ao Brasil, muitas mulheres indígenas se sentem desconfortáveis

com o uso da nomeação por encontrarem dificuldades de se aproximar suas lutas com as

agendas propostas pelos feminismos institucionais e dessa forma,

quando se fala de feminismos comunitários ou
indígenas, está se tratando de uma forma autônoma
de organização de mulheres indígenas que pautam
as suas lutas a partir de suas próprias
epistemologias demandando uma descolonização que
pressupõe também uma despatriarcalização tanto
original quanto colonial (Fonseca, 2019 p. 124)

Assim, muitos grupos de mulheres indígenas têm se organizado de forma autônoma

para reclamar seus direitos e os direitos de suas comunidades. Um estudo realizado por

Beatriz Vera, Gislaine Monfort e Laura Gisloti (2023) sobre os processos de resistências das

mulheres Guarani e Kaiowá em solo sul do Mato grosso do sul nos esclarece algumas das

demandas enfrentadas pelos Povos originários, principalmente as mulheres de floresta, na

defesa de seus territórios e suas formas de reinventar vida mediante as ofertas mortíferas

(Vera, Monfort e Gisloti, 2023).

Um dos enfrentamentos dessa comunidade é contra o neoextrativismo42 que tem como

suporte as bases exploratórias-extrativo-exportadora de commodities43 que são convertidos em

ativos financeiros para o Estado e para os gestores do Agronegócio. Essa prática, tem gerado

43 Commodities são bens ou produtos primários, geralmente de natureza básica e homogênea, que são produzidos
em grandes quantidades e comercializados globalmente

42 “O regime neoextrativista é caracterizado como uma dinâmica econômica de mono-produção que se
apoia na expansão do capital extrativo” (Vera, Monfort e Gisloti, 2023 p. 39)

41 Julieta Paredes afirma que o patriarcado é o sistema responsável por todas as formas de opressão,
discriminação e violência que afetam a humanidade (homens, mulheres e pessoas intersexuais). Para ela, o
patriarcado não está relacionado ao gênero, mas sim ao corpo, sendo um sistema de opressão que atinge tanto a
humanidade quanto a natureza, mas que foi um sistema historicamente construído sobre os corpos das mulheres.
Sua definição critica a visão simplista de feministas liberais, neoliberais e até de esquerda, que confundem
machismo com patriarcado, que segundo Paredes acabam focando sua luta contra homens machistas, acreditando
que estão combatendo o patriarcado. No entanto, ela destaca que a luta contra o machismo deve ocorrer em todos
os espaços, inclusive nas próprias comunidades, e envolver tanto homens quanto mulheres, reconhecendo que,
embora algumas mulheres reproduzam o machismo, elas não se beneficiam dele.



113

grande agravo para o território (físico e simbólico), especialmente às mulheres pelo constante

processo de recolonização e incorporação de práticas patriarcais, racistas, capitalistas e

privatizadoras, que influencia diretamente no cotidiano das comunidades e na forma como as

relações são construídas.

Nesse cenário de guerra desempenhado em solo indigena, vemos os pactos políticos

ruralistas, o projeto contra a vida do neoextrativismo e a ação do Estado, que, por

vezes,trabalha como agente aliado ao capital global. Os impactos que essas ações geram às

comunidades de floresta (povos indígenas, comunidades quilombolas e camponeses) são as

expropriações, as sobreposições de terras indígenas por ruralistas, a insegurança alimentar e

nutricional, despejos, ameaças, violências sexuais, tráfico, precarização dos ecossistemas que

norteia as práticas desses povos, a depredação da memória, convivências com agrotóxicos, o

combate com milícias e a queima de seus territórios (Vera, Monfort e Gisloti, 2023).

No enfrentamento das violências, as mulheres indígenas em Abya Yala44 têm

construído suas críticas através da política dos corpos, com preendendo-os como

corpo-território, ou como mulheres-bioma a fim de construir suas autodefesas contras as

estruturas que violentam seus corpos e seus territórios, suas memórias e suas organizações

territoriais. Dessa forma

O corpo tem sido um território disputado e violado
pelo patriarcado-capitalista, visando garantir sua
própria continuidade. Portanto, retomar a autodefesa
do corpo implica também engendrar a resistência
pelo desmantelamento dos pactos corporativos
patriarcais. As significações da luta que emergem da
política do corpo como território ampliam os horizontes
dos processos de resistência, estabelecendo novas
formas de conexão entre as lutas das mulheres e as
lutas ecológico-territoriais. Nesses contextos, o corpo
não é uma matéria isolada, mas um território integrado
à complexa teia da vida (Vera, Monfort e Gisloti, 2023,
p. 43)

As autoras explicitam que, diante da guerra sistêmica a que as comunidades de floresta

são submetidas, as mulheres Kaiowá e Guarani (no sul do Mato Grosso do Sul) têm estado

nas linhas de frente com propostas de enfrentamentos se articulando em múltiplas formas de

resistência. Suas práticas para reexistir incluem as denúncias das violências sofridas dentro e

fora dos territórios, ações de fortalecimento e retomada das terras invadidas, a busca pela

44 Abya Yala é um termo de origem dos povos indígenas Kuna, que habitam a região hoje conhecida como
Panamá e Colômbia, e significa "terra madura", "terra viva" ou "terra em plena floração". O termo foi adotado
por muitos movimentos indígenas e sociais da América Latina para se referir ao continente de forma autônoma,
evitando o uso de "América", que carrega a herança da colonização europeia.



114

recomposição da vida por meio do fortalecimento da comunidade e dos laços ancestrais, bem

como, cuidando das terras e o plantio de sementes. (Vera, Monfort e Gisloti, 2023).

Outra forma de enfrentamento que as mulheres do território Kaiowá e Guarani têm

cunhado é o fortalecimento das perspectivas de saúde embasada nas ciências ancestrais, das

quais se nutrem da cosmovisão das “múltiplas dimensões cosmopolíticas da terra, do território

e da etnoconservação” (Vera, Monfort e Gisloti, 2023 p. 50). Nas perspectivas de saúde

ancestral, há uma gama de ações coletivas que constituem o cotidiano dessas mulheres e estão

sendo colocadas em prática, como a criação de associações, espaços comunitários, o

aconselhamento e a manutenção dos coletivos. (Vera, Monfort e Gisloti, 2023).

As autoras destacam que, na retomada dos territórios, são as mulheres semeadoras de

um jeko vya ́ha (modo de fazer alegria), que desempenham a função de nutrir as redes de

parentesco da comunidade e retomar os laços com o território e desta forma, ocupam uma

posição central nesses processos. Outra forma de enfrentamento e modos de reexistir exercida

principalmente pelas mulheres Kaiowá e Guarani é a ocupação das universidades,

horizontalizando os debates a partir de suas próprias experiências; além disso, os recursos

audiovisuais têm sido um importante mecanismo ético-estético, usado principalmente pelas/os

jovens como ferramenta de contrainformação pela via da oralidade a fim de combater a

produção de informação eugenista e serem autoras/res de suas próprias narrativas e memórias

(Vera, Monfort e Gisloti, 2023).

O audiovisual tem sido usado como mecanismo de enfrentamento em diversos biomas,

regiões e povos, um exemplo desse encontro de rede tecida por mulheres originárias

comunicadoras é a Katahirine - a Rede Audiovisual das Mulheres Indígenas. Essa rede tem

por objetivo estabelecer um espaço coletivo para as produções audiovisuais de mulheres

indígenas no Brasil e em Abya Yala, buscando ser uma ferramenta de conhecimento,

divulgação e fortalecimento, bem como de recuperação de memória, reafirmação das

identidades étnicas indígenas e a valorização dos conhecimentos dos multipovos. (Katahirine)

Vemos com isso que, tanto os feminismos indígenas, autônomos e comunitários, bem

como os feminismos descoloniais estão alinhados nas perspectiva de justiça e enfrentamento

das matrizes sistêmicas que nos organizam socioculturalmente e que moldam nossas cidades e

nossa maneira de habitá-la. As denúncias exercidas por essas mulheres são ecos que se

infiltram nas estruturas hegemônicas, nas lógicas dominadoras e no recorrente processo de

mercantilização das vidas em solo brasileiro e latino-americano.

As contribuições do feminismo descolonial apontam para a intersecção de múltiplas

opressões que atravessam a vida das mulheres racializadas e empobrecidas nas cidades, de



115

forma que suas pautas não se restringem às lutas por direitos civis no sentido liberal, mas

denunciam que o próprio conceito de "cidadão universal" é uma construção excludente, que

mascara as diferenças e as desigualdades. A "cidadania universal" é, deste modo, um projeto

que beneficia um sujeito ideal: homem, branco, cisgênero e de classe média. Todos os que não

se enquadram nesse padrão são, em graus variados, marginalizados. As mulheres

descoloniais, ao recusarem essa universalidade imposta, afirmam que suas lutas e existências

precisam ser compreendidas a partir da articulação entre raça, classe e gênero.

As comunidades de florestas, em especial as mulheres indígenas, têm enfatizado a

necessidade de rompermos com as lógicas antropocêntricas e colonialistas, convocando

cosmovisões que se afastam das visões ocidentais. Essas cosmovisões não podem ser

analisadas de forma fragmentada, pois, para essas comunidades, a subjetividade está

profundamente enraizada na relação com a natureza. Elas nos mostram que pensar a vida, o

território e o corpo exige uma compreensão integral, onde os seres humanos, a terra e os seres

vivos estão conectados em uma teia de interdependência. O corpo-território vêm sendo espaço

de disputa e cenário de guerra, principalmente em Abya Yala, que constantemente vem se

deparando com os processos de mercantilização e expropriação das terras e a produção de

morte em favor do lucro neoliberal.

Para as mulheres que se relacionam com os tempos cíclicos elementares, que tecem

suas subjetividades às margens dos rios, que se orientam por cosmovisões ancestrais, o solo é

inscrição do sagrado, ele é corpo-território tecido numa relação intrínseca e articulada, ele é

espaço de conexão ancestral, sustentação de vida e dos saberes tradicionais, é locus de cultivo,

preservação e relação. Desta forma as contribuições dessas mulheres às lutas

contracolonialistas são vastas e essenciais. Elas nos lembram que não é possível pensar em

justiça social sem pensar em justiça ambiental e territorial. Mostram que as lutas contra o

patriarcado e o racismo são também lutas pela terra, pelos rios, pela soberania alimentar, pela

preservação dos modos de vida ancestrais. Nos ensinamentos das mulheres indígenas,

camponesas e quilombolas, aprendemos que resistir à colonialidade é também resistir às

formas de opressão que tentam romper nossa relação vital com o território.

Essas mulheres estão na linha de frente das lutas contracolonialistas, resistindo aos

processos de expropriação e destruição ambiental que ameaçam seus territórios e modos de

vida. Elas denunciam a mercantilização das terras, dos rios e das florestas, que, em nome do

lucro neoliberal, transformam paisagens vivas em cenários de morte. Suas práticas cotidianas

e cosmovisões ancestrais nos lembram que não há separação entre a luta pela terra e a luta

contra o patriarcado e o racismo. Defender a soberania alimentar, os modos de vida



116

comunitários e a preservação dos ecossistemas é também uma forma de resistir à

colonialidade

Compreendemos dessa forma, as lutas engregendaradas pela justiça social e ambiental

das mulheres descoloniais, indígenas, comunitárias, negras, quilombolas e camponesas como

grandes fissuras às lógicas sistêmicas de opressão advindas do colonialismo. Elas, com suas

denúncias e práticas cotidianas, bem como as lutas organizadas, têm saqueado a lógica

parafrástica da narrativa única das nossa construção social, que inclusive, estruturam nossas

cidades.

Pelas frestas abertas ou pela abertura de novas frestas, vemos as produções

polissêmicas de sentidos saltarem e as reexistências cotidiana dessas mulheres, seja pela luta,

seja pela festa, se desdobram em modos de retomar o que lhe foi saqueado e de manter,

mesmo mediante a investidas adversas, seus saberes ancestrais. Os ecos de sua lutas vão se

infiltrando nas vigas rígidas das matrizes sistêmicas, anunciando a necessidade de ações que

respaldam os povos subjugados (como as políticas públicas), mas, em consonância com isso,

essas lutas e festas fresteiras, são modos de causar micro colisões nas estruturas, de forma

que, possamos esperançar possibilidades de, em algum momento nos organizar de outra

forma, compreendendo que “la esperanza es novia de la libertad y amante de la utopía”

(Paredes, 2011 p . 15)

3.1.2 - Outras frestas se abrem: urbanismo e geografia feminista
descolonial como uma crítica ao urbanismo capitalista neoliberal.

Figura 18. progressão da fresta_2/4. técnica dupla exposição. Fonte: Elaborado pela autora (2024)



117

Os pensamentos feministas desempenharam um papel crucial ao questionar as

pretensas neutralidades que permeiam as cátedras acadêmicas, desafiando a ilusão de uma

objetividade universal. Como herança colonialista, nossas academias sustentaram - e ainda

sustentam - uma “ciência da objetividade e racionalidade” cunhadas na ideia de

imparcialidade ou neutralidade, que reiterada é historicamente estiveram a serviço da

sustentação das lógicas segregacionistas. Leslie Kern (2021) aponta que essa neutralidade é a

base para se estabelecer a “pessoa padrão”, sujeito ao qual os serviços serão pensados e

direcionados, entretanto, como nos aponta a autora, a altura e peso dessa “pessoa padrão”

normalmente corresponde às de um homem adulto e, se endossar essas análise com as

categorias da interseccionalidade, outros elementos possivelmente compõe esse corpo, como a

heterosexualidade, a braquitude, a cisgeneridade e o capital.

Foi partindo de interrogações nesse sentido que fissuras se abriram nas epistemologias

tradicionais. Sujeitas e sujeitos comprometidos/as com a justiça social desafiaram as bases

rígidas de um saber que negligencia as experiências das comunidades marginalizadas e que

cria alianças com a manutenção das opressões. Traremos nesse trabalho alguns dos

pensamentos feministas nas áreas da geografia e do urbanismo e os sustentaremos como

grandes frestas abertas para a promoção de novos olhares e novas práticas para as cidades,

pois se a geografia diz sobre a “relação humana com o nosso meio ambiente, tanto construído

pelo homem quanto natural, uma perspectiva geográfica de gênero oferece uma maneira de

entender como o sexismo funciona na prática”. (Kern, 2021, p.28).

Compreendemos que os campos de conhecimento acadêmico frequentemente se

alinham ao capitalismo e ao neoliberalismo, promovendo a primazia do mercado, do lucro e

da propriedade em detrimento do coletivo e da garantia de direitos. Neste trabalho, buscamos

articular, sobretudo, os campos do planejamento urbano, da geografia e da psicologia para

refletir tanto sobre suas perspectivas parafrásticas quanto sobre seus avanços polissêmicos.

Reconhecemos que o fazer cidade é uma prática interseccionada por múltiplos campos do

conhecimento. No entanto, cientes dos limites deste trabalho, escolhemos explorar o debate a

partir das áreas mencionadas.

Defendemos que a psicologia – junto a outros saberes – eregi cidades, na medida em

que, enquanto pseudociência instrumentalizou saberes sobre comunidades, sujeitos,

normalidade e modos de vida. Não podemos desconsiderar também como a psicologia

participou de processos de opressão, especialmente durante a ditadura militar no Brasil e

corroborou para a exclusão de corpos e corpas do ciclo social a partir da patologização e da

ideia de “louco/a”. Esses modos de fazer cidade, frequentemente aliados ao capitalismo e ao



118

neoliberalismo, resultam em espaços urbanos planejados para o crescimento econômico, o

consumo, a acumulação de bens e a distribuição desigual do capital. Tais dinâmicas sustentam

estruturas racistas, sexistas, classistas e separatistas, impactando diretamente o cotidiano de

grande parte da população brasileira e ampliando as vulnerabilidades a que determinados

grupos são submetidos.

Contudo, argumentamos que esses saberes não são monolíticos e estão em constante

disputa. Quando orientados por princípios de justiça social, tornam-se ferramentas

fundamentais de resistência e transformação. É nesse sentido que vislumbramos o potencial

crítico e emancipador do planejamento urbano, da geografia e da psicologia, que podem ser

mobilizados para desconstruir as lógicas excludentes e para promover práticas urbanas e

sociais mais inclusivas e equitativas. Além disso, reforçamos a necessidade de construir

alianças interdisciplinares que rompam com paradigmas opressores e avancem em direção a

cidades que priorizem o bem-estar coletivo, a diversidade e os direitos humanos.

Ao contribuir com o capitalismo e neoliberalismo, como nos aponta a pesquisadora,

urbanista, psicanalista e escritora Joice Berth (2023), essas áreas esquadrinham os territórios

gerindo-os para que a manutenção dessas estruturas excludentes sejam preservadas. Os

sucessos dessas operações do cotidiano levam a nossa dissociação entre território e

manutenção das opressões, e isso é o que a autora, ancorada nos estudos de Melissa M. Valle,

chama de “urbanismo daltônico”, esses “esquecimentos” que perpetuam nossas paráfrases

colonialistas. Nesses “esquecimentos” estão contidas construções históricas importantíssimas

para a nossa percepção de território, pois, cidade, atravessada pelas lógicas da modernidade,

têm um propósito de “preparar uma sociedade onde se possa organizar as diferenças naturais

entre seres humanos para a fundação de uma cadeia de privilégios” (Berth, 2023, p.101)

Não é difícil perceber que, no topo dessa cadeia de privilégios está o homem branco,

heteressexual, cis e burgês e que quanto mais distante o/a sujeito/a está desse “ideial de ego

branco”, mais distancias e dificuldades estes/as terão para acessar a locus do privilégio, local

onde os direitos são garantidos, é importante ressaltar isso, garantia de direitos é privilégio no

Brasil. É nessa trincheira de pensamentos que temos mais clareza que os afastamentos de

pessoas pobres, não brancas e não cis para as periferias e áreas favelizadas da cidade e a

concepção de que estes são os redutos das mazelas sociais são planos estruturais. Esse

movimento cria algo muito doloso e adoecedor para as maiorias minorizadas, que é

criminalização desses corpos e a legitimidade de violências contra estes, de forma que o

Estado e a nossa estrutura excludente não são consideradas nessa análise.



119

O medo é fomentado no imaginário social, o desejo de proteção é reclamado e o

direcionamento da culpa é individualizada, são todos crimes hediondos contra o ser humano,

principalmente aqueles denominados como “outros”. Esse processo de Outridade fomentado

pela classe dominante, homogeniza os/as sujeitos/as de classes subalternizadas como perigos

a serem combatidos, como dejetos sociais. Vale ressaltar que, nas câmaras e senado, é

justamente a classe dominante que legisla e por mais que nossa forma de governo seja a

democracia representativa, pouco é instigado na massa heterogênea populacional esse saber e

dessa forma

“não faz o menor sentido falar em desigualdade
territorial e social sem explicitar o sistema venoso que a
alimenta, assim como não faz sentido falar no racismo e
no machismo sem se dar conta de como operam na
equação da pobreza, formando a triangulação que valida
as desigualdades” (Berth, 2023 p. 102).

A “guerra às drogas” ocorrida em solo brasileiro, principalmente nas áreas favelizadas

do estado do Rio de Janeiro, é um exemplo claro dessa violência exercida deliberadamente às

populações negras e pobres. Como o intuito de uma guerra é aniquilar seus inimigos, a guerra

às drogas tem servido como álibi para a polícia brasileira assassinar e encarcerar jovens

negros e periféricos, dando andamento ao plano eugenista da década de 30 junto as

modulacoes neoliberais que fazem dessas políticas punitivistas e de morte grandes motores

econômicos. A militarização da polícia - que objetiva exterminar o inimigo - presta um grande

serviço a esse genocidio ocorrido nas favelas brasileiras, é importante ressaltar que, os

militares são um dos agentes dessa engrenagem, a qual tem suas bases nas ideais colonialistas

de manter e ampliar os privilégios nas mãos de poucos.

Sentimos cotidianamente os efeitos dessa violência, um estudo lançado no ano de

2017 pelo Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (ipea) revela que, no ano da pesquisa, a

guerra às drogas foi responsável por um terço das mortes violentas ocorridas no Brasil, dos 65

mil assassinatos, 22 mil (34%) estava relacionado com entorpecentes ilegais. (Chaves e

Buono, 2023). No ano de 2024, o conjunto de favelas da Maré já sofreu com 39 operações

policiais, até o mês de setembro, resultando em 16 mortes e 11 feridos, neste ano, a cada

quatro tiroteios registrados na Maré, três foram em decorrência de ações policiais.

Somos o terceiro país do mundo que mais encarcera e dessas 850 mil pessoas

encarceradas em solo brasileiro, 470 mil (cerca de 70%) são pessoas negras. As ações

policiais nos territórios favelizados têm custado cerca de 15 bilhões aos cofres públicos,

dinheiro destinado ao genocidio das populações negras e a perpetuação dos estigmas e



120

empobrecimento dessas populações, uma vez que, quando as operações estão em curso e nos

seus dias seguintes, além do genocido ocorrido no território, as atividades param e muitos

moradores ficam enclausurados em suas casas ou sem a possibilidade de retorno a elas. Esse

fator impacta diretamente nas dinâmicas dos moradores que estão em zoneamento de embates,

uma vez que, muitos desses, em dias de operação são impossibilitados de trabalhar, o que

impacta diretamente nos seus rendimentos mensais, os serviços de saúde e educação também

tem suas atividades suspensas e em conjunto a isso, esses moradores vivenciam o conste

tensionamento pelo estado de alerta iminente (Masi, 2017; Ribeiro, 2024; Peduzzi, 2023).

Outro grupo que sofre efetivamente com as políticas colonialistas que modulam os

pensamentos dos planejadores urbanos são as pessoas em situação de rua. Segundo o Censo

da População em Situação de Rua de 2022, realizado pelo Instituto de Pesquisa Econômica

Aplicada (IPEA), o Brasil conta com mais de 280 mil pessoas vivendo em situação de rua, um

número que tem crescido exponencialmente nos últimos anos. Esse crescimento reflete os

impactos de crises econômicas, agravadas pela pandemia de COVID-19, que empurraram

milhares de pessoas para a vulnerabilidade extrema. O aumento no número de pessoas em

situação de rua é também uma evidente consequência das nossas paráfrases excludentes que

se orientam por ações necropoliticas e eugenistas que mitigam dos povos subalternizados o

acesso aos direitos.

A situação de rua é uma das expressões mais agudas da extrema pobreza e da inscrição

da negação dos direitos cívicos básicos, vale ressaltar que embora a lei garanta os direitos

básicos, o qual inclui direito a moradia, não é em todos os casos que a garantia de direitos se

converte em usufruto dos mesmo, principalmente quando nos referimos às populações

outrificadas. Nesse sentido, as pessoas em situação de rua, além da violência da não garantia

do direito à moradia, ainda são excluídas dos circuitos formais de produção e do acesso a

outros direitos básicos, como saúde, educação e alimentação.

No que diz respeito às características demográficas das pessoas em situação de rua no

Brasil vemos que, embora homens adultos representem a maioria, mulheres, crianças e

pessoas LGBTQIA+ também compõem com números expressivos esse grupo. O recorte

etnico dessas pessoas é predominantemente negro, que por constantes processos de

vulnerabilização (direta ou indireta) como desemprego, o uso abusivo de substâncias,

questões relativas à saúde mental, violência familiar e desalojamento forçado, são empurradas

à condição de rua. (Rosa e Brêtas, 2015)

Entre as mulheres em situação de rua, as especificidades interseccionais tornam suas

experiências ainda mais complexas, vale ressaltar que, as mulheres em situação de rua são



121

compostas por grupos heterogêneos com motivações e relações distintas com essa condição.

Um estudo de Rosa e Brêtas (2015) sobre a violência sofrida por mulheres em situação de rua

na cidade de São Paulo, nos esclarece que os principais motivos que condicionaram estas a

estarem em situação de rua foram os fatores financeiros que somados a falta de apoio familiar

e institucional para o enfrentamento da questão, resultaram em sua condição atual. Outros

motivos que aparecem com frequência nos relatos coletados pelos pesquisadores foram o uso

abusivo de drogas, principalmente do crack e a fuga das violências ocorridas em âmbito

doméstico, predominantemente por seus ex companheiros ou familiares.

Dentre as principais formas de violências física sofrida pelas mulheres entrevistadas

que pernoitavam nos centros paulistanos estavam aquelas praticadas por grupos externos com

filosofias higienistas, seguida pelas violências ocorridas dentro do próprio grupo de pessoas

em situação de rua, dos quais as principais motivações incluem: dívidas com traficantes,

infidelidade conjugal, disputa por território, furtos e desavenças pessoais. A violência policial

também foi amplamente relatada, essa inclusive associada ao aliciamento desses policiais com

comerciantes e moradores da região que buscam “higienizar” áreas circunvizinhas às suas

moradias e comércios, por se sentirem prejudicados pela presença de pessoas em situação de

rua, por fim, outra violência elencada por essas mulheres foi a sexual, as quais são cometidas

tanto por homens em situação de rua como homens que não estão nessa condição. (Rosa e

Brêtas, 2015)

Incidindo com outros vetores de violência sobre os corpos das pessoas em situação de

rua, sobretudo, sobre os corpos das mulheres (que pelos fios interseccionais experienciam

essa condição de modo heterogêneo) vemos a arquitetura hostil, que a serviço da

colonialidade e do Estado discriminador, busca, quase que literalmente, varrer determinados

grupos da possibilidade de habitar determinadas áreas que são, comumente usada como abrigo

por essa população. Vale ressaltar no entanto que
Se a arquitetura e o urbanismo são discursos e
apresentam um histórico de formação muito
comprometido com a violência que a gente observa no
nível social, então também temos que dizer que a
arquitetura e o urbanismo estão sendo violentos, não
apenas hostis (Joice berth, 2023 p. 95)

A arquitetura hostil - arquitetura violenta -, também chamada de arquitetura defensiva,

refere-se ao uso deliberado de elementos de design urbano com o objetivo de restringir,

impedir e violentar (mesmo que simbolicamente) determinadas ações ou comportamentos em

espaços públicos. Esses elementos arquitetônicos geralmente são projetados para evitar o uso



122

de determinadas áreas públicas por populações marginalizadas, como pessoas em situação de

rua, jovens (principalmente periféricos) ou qualquer outro grupo considerado "indesejado".

Suas ações incluem bancos com divisórias que impedem que alguém se deite, pinos ou pedras

instalados sob marquises para evitar que pessoas se abriguem, superfícies inclinadas em

espaços que poderiam ser usados para descanso, dentre outros. (Kussler, 2021; Severini,

2023)

Vale ressaltar que a arquitetura hostil não é um fenômeno novo. Historicamente, as

cidades foram moldadas de acordo com ideais de organização social e controle do espaço

público. Durante o século XIX, no contexto da industrialização e do crescimento acelerado

das cidades, começaram a surgir práticas de controle dos pobres e marginalizados nos centros

urbanos. A criação de “disciplinas espaciais”, das quais as cátedras acadêmicas embasavam,

visava organizar o espaço para garantir a segurança e a ordem, todavia, cabe a questão: Pra

quem? (Kussler, 2021; Severini, 2023)

Na contemporaneidade do contexto neoliberal, o espaço urbano é fortemente orientado

pela lógica do mercado. As cidades, especialmente os centros urbanos, tornam-se espaços de

consumo e circulação econômica. O espaço público, assim, é moldado para atender às

necessidades do capital, de forma que “só tem direito à propriedade privada e ao usufruto dos

espaços públicos aqueles que têm condições de consumir nele” (Kussler, 2021, p. 19). A

arquitetura hostil emerge assim, como uma ferramenta de gestão urbana que busca "limpar"

visualmente a pobreza e a marginalização, sem compromisso ou interesse em resolver as

problemáticas embasadoras, como a falta de moradia, desemprego e a desigualdade

socioeconômica.

É compreendendo que a tentativa de uma práxis de corte “limpo” e a-político, pelo

qual a arquitetura e a geografia tentam se desenhar, é uma aliciação às políticas dominantes e

a manutenção das estruturas excludentes, que feministas no processo de formação, passaram a

tecer críticas e propor formas de reinvenção dessas práticas. A partir dos anos 1970 a

perspectiva de que o urbanismo e a geografia eram áreas neutras, por supostamente não

projetarem espaços que beneficiassem ou afetassem nenhum grupo em particular, começou a

ser debatida e desmontada pelo exercício crítico de alguns grupos em apresentar como nossas

distribuições de espaço reforçam papéis de gênero e fazem a manutenção das exclusões.

A geografia e o urbanismo feministas surgem, então, da necessidade de que as ações e

os planejamentos urbanos fossem pensados a partir dos corpos, e estes compreendidos pelos

seus fios interseccionais. Seus principais apontamentos foram, além da denúncia da não

neutralidade, a crítica aos espaços patriarcais, revogar o direito de todos à cidade, lutas por



123

justiça espacial, mobilidade, acessibilidade e a descentralização do poder (Parque para Todos

e Todas)

A geografia urbana tradicional e o planejamento das cidades, historicamente, foram

desenhados sob a perspectiva do homem branco, cisgênero, heterossexual, economicamente

privilegiado e, levando em consideraçaõ que “qualquer assentamento é uma inscrição no

espaço das relações sociais na sociedade que o construiu” (Kern, 2019, p.28), percebemos que

“Nossas cidades são patriarcados escritos na pedra, no tijolo, no vidro e no concreto” (Kern,

2019, p.28).

No patriarcado, o espaço urbano tem (dentre outras coisas) sido estruturado de forma a

reforçar a separação entre o espaço público e o privado, correspondendo a uma divisão sexual

do trabalho, desta forma, as cidades, ruas, transportes e serviços são projetados para atender

às necessidades da vida produtiva e pública (historicamente associada aos homens), enquanto

o espaço privado, reservado ao trabalho reprodutivo e ao cuidado (historicamente atribuídos

às mulheres), é desvalorizado e isolado. Outro fator que é importante destacar é que, o espaço

urbano tradicional é frequentemente percebido como inseguro para as mulheres, o medo da

violência, especialmente da violência sexual, molda as práticas espaciais das mulheres,

restringindo seu direito à cidade. (Parque para Todos e Todas)

As políticas de mobilidade urbana também são essenciais para pensarmos cidade e

interseccionalidade, uma vez que são essas políticas que decidem efetivamente os modos

como a cidade será explorada e percorrida. “é a mobilidade que estrutura redutos de abandono

ou supervalorização, assim como também viabiliza e sustenta as diversas ocorrências de

gentrificação e as guetizações que ocorrem no território” (Joice Berth, 2020 p.169). As

iniciativas privadas e os órgãos públicos esquadrinham o território fragmentado-os de forma

que as estruturas de poder sistêmicas não sejam alteradas, fazendo isso através da distribuição

desigual dos serviços de transporte, saúde, locais de emprego, zonas comerciais e afins.

Desta forma, o conceito de justiça espacial surge como central para a geografia e o

urbanismo feminista. A justiça espacial implica em uma redistribuição mais equitativa dos

recursos, serviços e oportunidades dentro do espaço urbano, considerando as diferentes

formas de opressão que se entrelaçam na organização do território. É importante frisar que, a

concepção de justiça espacial proposta pelas urbanistas e geógrafas feministas não está

associada apenas a redistribuição dos espaços, mas primordialmente ao reconhecimento das

diversas necessidades espaciais e o respeito às diferenças culturais e identitárias na

configuração dos espaços, através das práticas de planejamento colaborativo, que considerem

o conhecimento situado das mulheres e sua relação com os territórios em que vivem e



124

trabalham, essa proposta está intimamente ligada à ideia de descentralização do poder no

urbanismo

A justiça espacial também se conecta à ideia de “infraestruturas de cuidado”, um

conceito que aborda a necessidade de planejar cidades que facilitem as tarefas do cuidado e da

reprodução social, majoritariamente desempenhadas por mulheres. Isso inclui o acesso a

creches, serviços de saúde, espaços públicos de convivência e a garantia de mobilidade para

aquelas que dependem do transporte público para realizar suas atividades cotidianas.

Outra frente de intervenção proposta a partir dos movimentos feministas nas áreas do

urbanismo e da geografia é a ocupação dos espaços públicos, mas estes construídos ou

gerenciados pelas análises interseccionais. O crescente debate urbanista acerca do

esvaziamento dos espaços públicos como espaços de circulação ou como áreas públicas

coletivas de lazer, principalmente ao ar livre, está sendo tomado como base pelas frentes

feministas da arquitetura e da geografia, todavia, acrescidas da compreensão de que essas

propostas precisam ser constituídas levando em consideração que os corpos são plurais e que

suas necessidades e desejos também o são e, nesse sentido, compreendemos que suas

propostas buscam fissurar lógicas hegemônicas da ocupação dos espaços públicos,

redesenhando os corpos.

Uma das propostas que buscam essa finalidade é a elaboração de parques urbanos

inclusivos, que para resguardar o direito de que todas/os/es se sintam integradas/os/es com o

espaço, estes precisam ser constituídos sob elaborações e gestões conduzidas pelas análises

interseccionais. Nesse sentido, um material produzido em conjunto entre o Escritório das

Nações Unidas de Serviços para Projetos (UNOPS), pelo Instituto Semeia e cooperado pela

Prefeitura Municipal de Porto Alegre, apresenta, apoiado em parque urbanos inclusivos e

sustentáveis, algumas orientações para a implementação desses projetos. (Parque para Todos e

Todas)

Os eixos para essa implementação contam com: 1- participação (participação da

comunidade de maneira equitativa em todos os processos do projeto), 2 - trabalho e liderança

(contratar empresas que tenham paridade de gênero e raça, assegurar a paridade de gênero nos

cargos de gestão do parque, incentivar a participação de pequenos negócios liderados por

grupos minoritários - PcD, LGBTQIAP+, mulheres negras, indígenas, quilombolas,

ribeirinhas, camponesas e afins), 3 - espaços e equipamentos (construção de parques infantis,

quadras de tamanhos diversos, espaço para acompanhante com bancos e sombras, banheiros

públicos acessíveis, fraldários de fácil acesso, banheiros com adaptação para crianças, sistema

de coleta de resíduos, espaços para reunião de pequenos grupos), 4- Serviços (estabelecer



125

critérios de ocupação dos espaços comerciais e privilegiar os de pequeno e médio porte

administrado por mulheres, assegurar infraestrutura e suporte para empreendimentos de

pequeno e médio porte, incentivar a variedade de preços nos serviços para que atenda uma

ampla faixa de rendas), 5- Linguagem e representação simbólica (garantir que as

iconografias de orientação representem grupos diversos, realizar formações periódicas nos

serviços de informação, nomear parque e logradouros com representatividades não

hegemônicas garantindo o diversidade nas homenagens e fornecer informações sobre a pessoa

homenageada) 6 - mobilidade (promover integraçaõ do parque com estações de transporte

coletivo, construir calçadas com largura mínima que permitam a passagem simuntanea de

pedestres, carrinhos de bebês, cadeira de rodas, ter e manter os bicicletários e paraclicos

iluminados e seguros, sinalizaçaõ nas rotas, instalar sistema de controle para impedir que

carros acessem a área dos pedestres e ciclistas, disponibiliozar as informações de maneita

fácil e acessivel) 7- Segurança (instalar iluminação publica com iguadade de gênero, ou seja,

ampliar para além da faixa de tráfego, promover atividades nos diversos períodos de modo

que a segurança seja garantida pela presença de pessoas atraídas pelas atividades, mapear

lotes e áreas vazias, incluir o debate sobre gênero e diversidade na formação da equipe,

assegurar que a equipes de patrulhamento sejam formadas por grupos diversos, criar

ouvidorias, centros de acolhimento com uma equipe preparada para receber e orientar em

casos de violência de gênero) e por fim o eixo 8 - Avaliação (coletar e analisar informações

sobre identidade de gênero e pertencimento etnico-racial nos parques a fim de analisar as

possíveis questões problemas, realizar avaliações periódicas das informações e reclamações

recebidas, promover reuniões com frequentadores do parque e incluir critérios como paridade

de gênero e raça para a contratação de serviços) Parque para Todos e Todas)

A extensa lista acima, buscou elucidar as complexidades necessárias para pensarmos

espaços mais inclusivos e justos, isso, tendo em vista, a nossa relação com a sociabilidade e

pertencimento nas cidades, todavia, em conjunto com essas análises, é imprescindível

pensarmos nos menores impactos de novas construções ao meio. Análises de materiais

sustentáveis, escolha da equipe, monitoramento dos animais da região, escuta de como aquela

construção pode ser um motor de gentrificação do espaço e como as novas construções

impactarão (positiva e negativamente) na vida dos moradores vizinhos é também

extremamente necessárias, se o compromisso da obra for ampliação e a efetivação da justiça

espacial.

Outras, das muitas iniciativas que buscam garantir o direito à cidade por uma

perspectiva crítica e interseccional estão reunidas no material desenvolvido por Sarah



126

Gamrani e Clementine Tribouillard (2021) intitulado: Guia Prático e Interseccional para

Cidades Mais Inclusivas, nele encontramos ações como: as auditorias de segurança feminina

(buscam compreender a experiência diária de mulheres, nos seus deslocamentos a pé em

distintas áreas da cidade), Coletivo Arquitetas invisíveis - Arquitetas invisíveis (ação que

busca promover o debate e o conhecimento de obras de mulheres arquitetas e urbanistas), O

projeto Arquitetas Negras - Projeto Arquitetas Negras (que mapeia a amplia as discussões

sobre a produção arquitetônica de mulheres negras), o projeto Arquitetura na Periferia

Arquitetura na Periferia (que promove a capacitação de mulheres periféricas para construírem

ou reformarem suas casas almejando ampliar a autonomia dessas), o podcast Gênero e Cidade

Podcast - Gênero e Cidade (composto com uma série de debates, de diversas frentes, para

pensar nas relações entre cidade e interseccionalidade), o Coletivo Pedalinas (coletivo que

luta pelo direito das mulheres poderem andar de bicicleta nas cidades sem sofrerem assédios

Pedalinas), dentre outros. (Gamrani e Tribouillard, 2021)

As fissuras que as/os pensadoras/es trouxeram aos campos de saberes do urbanismo,

da arquitetura e da geografia foi, primordialmente, a inscrição de que essas práticas não são

neutras e não existem corpos padrões, aos quais, esses supostos saberes pretendem se

direcionar e desta maneira, essas mulheres fizeram anunciar que, “geo-grafar sem corpo é

desumanizar os espaços” (Oliva, 2022, p. 5). Assim, pelos saberes que incidem sobre os

corpos, se faz necessário reeditar e repensar nas epistemologias e práticas a partir do cruzo

interseccional dos quais os corpos se encontram.

É de, antemão, importante ressaltar que, não estamos considerando que as

intervenções urbanísticas e as políticas públicas podem resolver (“sozinhos”) um problema

que é estrutural, que está na base das nossas sociabilidade, todavia, percebemos essas ações e

incisões feitas nas lógicas hegemônicas, como modo de enfrestrar essas estruturas,

“utopizando” a ideia de que, se enfrestarmos diversas estruturas que sustentam as lógicas

coloniais, segregacionistas e capitalistas, consigamos, fazer ruir suas edificações, pois
pegando emprestado os conceitos da construção civil
aplicados à arquitetura, podemos dizer que estruturas
são um conjunto de elementos que, uma vez unidos e
interligados entre si, dão sustentação e permitem
moldar uma determinada construção (edificação, casa,
moradia, edifício etc). Se fragilizarmos essa estrutura,
colocamos em xeque a configuração dessa construção.
(Joice Berth, 2023 p. 67)

https://www.archdaily.com.br/br/tag/arquitetas-invisiveis#:~:text=O%20Coletivo%20Arquitetas%20Invis%C3%ADveis%20%C3%A9,de%20arquitetas%20desprestigiadas%20pela%20hist%C3%B3ria.
https://www.instagram.com/arquitetasnegras/
https://www.instagram.com/arquiteturanaperiferia/
https://open.spotify.com/show/64OslwwJfsTeOKGYaARfP7?si=8ac8648803da453f
https://pedalinas.wordpress.com/


127

3.1.3 - Intervenção urbana feminina: expansão das frestas.

Figura 19. progressão da fresta_3/4. técnica dupla exposição. Fonte: Elaborado pela autora (2024)

Seguindo a proposta de cartografar movimentos protagonizados por mulheres, os

quais visualizamos como abertura de frestas discursos hegemônicos, abordaremos as

intervenções urbanas genderizadas, especificamente, trataremos dos grafites femininos a partir

de algumas artistas urbanas e da instalação urbana “O Barco”, de Grada Kilomba. Com isso,

nosso objetivo é refletir sobre essas intervenções como inflexões nos discursos urbanos e em

conjunto a isso, como mecanismos potentes de interação, reflexão e disputa por novos

sentidos na cidade, considerando o potencial relacional entre a obra e os transeuntes.

É, todavia, importante destacar que não pretendemos aqui destrinchar os conceitos

amplos de intervenção urbana ou esgotar a vasta discussão bibliográfica que os envolve.

Nosso intuito é aproximar essas práticas do conceito de Cultura de Frestas, proposto por Luiz

Antonio Simas (2019), sugerindo que as intervenções femininas no espaço urbano são frestas

e podem, de algum modo, somar-se a outras forças para desmantelar estruturas que sustentam

formas sistêmicas de opressão.

Ainda vale salientar que tanto o grafite quanto a pichação são campos de estudo com

ramificações múltiplas e complexas; neste trabalho, oferecemos apenas um recorte dessas

discussões suficiente para embasar nossos argumentos e propor uma reflexão sobre o poder

transformador dessas práticas, em específico o grafite, na redefinição dos territórios urbanos.



128

Intervenções urbanas são ações artísticas contemporâneas, culturais e muitas vezes

políticas, que ocorrem no espaço público das cidades, com o objetivo de transformar,

questionar ou ressignificar o ambiente urbano e suas dinâmicas. Essas intervenções podem ser

temporárias ou permanentes e geralmente buscam dialogar com as pessoas que circulam pelo

espaço, promovendo reflexões, críticas ou mudanças nas relações estabelecidas entre os

habitantes e a cidade. (Rocha, Moraes, 2019)

Compreendendo que as intervenções urbanas ocorrem nos espaços públicos nas

cidades, ações como o ritmo, o clima, as paisagens naturais ou construídas, os fluxos urbanos,

os períodos do dia ou do ano, entre outros, são importantes componentes da obra, de modo

que “as intervenções são tão integradas à dinâmica dos centros urbanos que

acompanham suas transformações, ao mesmo tempo que os transformam, com a mesma

intensidade e velocidade” (Lima, 2013 p. 15). Compreendendo ainda a vasta gama e

elementos que pode compor uma intervenção urbana, as linguagens que os/as artistas

escolhem fazer uso também são múltiplas, podendo assumir formas como grafites, pichos,

instalações, performances45, stencil46, sticks47, lambe-lambe48, video-mappin49 e culture

jamming50. Essas intervenções têm um caráter político e social importante, frequentemente

desafiando normas e discursos dominantes sobre o uso do espaço público e as dinâmicas de

poder nas cidades. Elas podem ser usadas para denunciar desigualdades, chamar atenção para

problemas sociais, celebrar culturas marginalizadas, promover novas formas de interação com

a cidade, entre outras coisas (Lima, 2013)

No que diz respeito ao grafite e a pichação trataremos ambas como formas de arte

urbana, todavia, resguardando que possuem características distintas. Apesar de emergirem do

mesmo território - as periferias dos grandes centros urbanos - e com razões semelhantes -

abrir questões sobre os problemas sociais e/ou questionar as violências sistêmicas - suas

intenções e estéticas são distintas, de modo que suas diferenças mais radicais se dão “na

linguagem ou expressão plástica apresentada e na recepção dos signos” (Zan et. al, p. 469)

50 Formas de sabotar mensagens midiáticas, sobretudo adulterando anúncios publicitários com colagens e
pichações, surgiram em meados da década de 1980 e permanecem ainda hoje como forte ação de
resistência à publicidade e ao consumismo.(Lima, 2013 p.18)

49 Projeções visuais ou audiovisuais realizadas em fachadas de imóveis. Possibilidade de atingir grandes
proporções e criar efeitos visuais e ilusões de ótica no público.(Lima, 2013 p.18)

48 Cartazes impressos colados com substância à base de farinha. Técnica usada para fácil reprodução e
também para a criação de painéis gigantes.(Lima, 2013 p.18)

47 Adesivos impressos, em geral de tamanhos pequenos que permitem a rápida aplicação e diferentes
pontos da cidade (Lima, 2013 p.18)

46 Uma forma específica de grafite que utiliza moldes com formas vazadas preestabelecidas, que facilita a rápida
reprodução da obra em diversos pontos da cidade.(Lima, 2013 p.18)

45 Interação de uma pessoa ou de um grupo com o público presente ou passante em determinado local,
como ações de happening, saraus em locais públicos e flash mob. (Lima, 2013 p.19)



129

Desta forma, o grafite é uma forma de expressão artística que utiliza técnicas de

pintura com spray e/ou outras ferramentas sobre superfícies públicas, como muros e edifícios,

e é amplamente reconhecido como uma manifestação estética. Seu surgimento todavia ainda é

questão de debate, tendo alguns apontamentos que datam seu nascimento nas artes rupestres

(com as pinturas nas paredes) em detrimento a outros apontamentos que indicam a Idade

antiga, mais especificamente Pompéia como berço dessa técnica através das grafias nos muros

com imagens, propagandas políticas e cenas do cotidiano. (Lima, 2013)

Todavia, o grafite adquiriu as características que conhecemos hoje, assim como sua

maior expressividade, no período pós-Segunda Guerra Mundial, em um contexto marcado

pela industrialização e pela efervescência política dos movimentos sociais que influenciaram

profundamente nessa forma de expressão. Outro elemento decisivo para o fortalecimento do

grafite foi o desenvolvimento e a popularização das tintas automotivas em spray, uma

inovação da indústria automobilística que se transformou na principal ferramenta para a

realização dessa arte.

No Brasil, o grafite com uso de spray ganhou força durante a ditadura militar,

emergindo como uma forma de protesto e resistência popular, servindo como uma importante

ferramenta política para denunciar a repressão e reivindicar direitos. Hoje, essa prática é

legalmente permitida, desde que haja autorização prévia, embora essa exigência nem sempre

seja cumprida. Desta maneira, o grafite brasileiro se escreve através das lutas sociais e

ambientais, especialmente relacionadas à desigualdade urbana, à violência sistêmica, à

resistência das periferias, a representatividade não hegemônica e a defesa do ecossistema. Ele

representa uma forma de apropriação e resignificação dos espaços públicos, construindo

novos sentidos e interações.(Lima, 2013)

A pichação, de outra maneira, é uma forma de intervenção mais associada à rebeldia e

ao confronto direto com as autoridades, a sociedade e o espaço urbano. Caracterizada pela

escrita de letras, palavras ou símbolos em lugares de difícil acesso, a pichação é uma prática

que se expandiu especialmente nos grandes centros urbanos. No que se refere às diferenças

com o grafite, a pichação não visa necessariamente um apelo estético, sua intenção está na

afirmação territorial e na subversão, sendo frequentemente percebida pela sociedade - em sua

maioria conservadora - e pela lei, como uma violação da paisagem urbana. (Zan et. al, p. 469).

Dito isso, o que nos interessa neste trabalho é perceber essas intervenções artísticas -

sobretudo as realizadas por mulheres - como uma inflexão nos discursos excludentes, abrindo

frestas que reivindicam e reinventam a cidade a partir de suas grafias. Apostamos que essas

práticas possuem caráter transgressor para, em conjunto com outros movimentos, saquear das



130

narrativas cotidianas seu caráter de naturalização da mercantilização dos espaços e das

produções de violência, fazendo com que essas artistas urbanas possam “emergir as

discursividades das margens sociais e urbanas, reposicionando os sujeitos na disputa

pelo território” (Caron, 2020 p. 10).

O caráter disruptivo e antissistêmico dos movimentos de grafite e pichação adquire

uma complexidade outra quando analisado sob a ótica de gênero. Embora esses movimentos

tenham o potencial de subverter normas estabelecidas e desafiar estruturas de poder, por

vezes, são reprodutores de violência, sobretudo de gênero, dentro da própria comunidade

grafiteira. O pensamento de Carla Akotirene (2019) é fundamental nesse debate, pois através

da análise interseccional, ela demonstra que, sujeitos que estão dentro das matrizes de

opressão e são assim, marginalizados e subalternizados em alguma medida pelos discursos

hegemônicos, podem, simultaneamente, ser agentes de violência e exclusão em relação a

outros grupos marginalizados, especialmente as mulheres. Essa reflexão evidencia que,

mesmo dentro de espaços que se pretendem contestatórios, como os movimentos urbanos de

arte, há a reprodução de hierarquias de poder e violências estruturais, o que reforça a

importância de uma crítica interseccional para ampliar o campo analítico. (Silva, 2023;

Louzada, 2016; Nunes, 2021)

Assim, as exclusões sofridas pelas mulheres grafiteiras têm raízes nas dinâmicas

culturais mais amplas que permeiam o espaço urbano, mas também nos enfrentamentos das

próprias reproduções das violências de gênero dentro dos movimentos. O corpo feminino foi

tradicionalmente confinado a papéis de passividade ou de exclusão em termos de participação

criativa, no qual, o espaço público é, muitas vezes, visto como um território masculinizado,

onde as mulheres precisam constantemente reivindicar seu direito de estar e agir. No contexto

do grafite, isso significa que as mulheres têm que superar não apenas o preconceito contra seu

trabalho como artista, mas também as barreiras que as impedem de ocupar espaços de forma

livre e segura, além das discriminações e invisibilização que sofrem por alguns homens

pichadores e grafiteiros. (Silva, 2023; Louzada, 2016; Nunes, 2021)

A invisibilização é uma das questões centrais enfrentadas pelas grafiteiras e

pichadoras, uma vez que, o grafite, enquanto prática urbana, começou no Brasil como parte de

uma subcultura dominada por homens, e, ainda é comum, resguardado os devidos avanços,

que as mulheres sejam vistas como exceções ou colocadas à margem nesse campo onde os

homens, comumente têm lugar de destaque. Outro tema recorrente nas discussões sobre as

mulheres grafiteiras e pichadoras no Brasil é o assédio e a violência sofrida por essas

mulheres enquanto estão realizando sua arte, tendo em vista que, a prática de grafitar e pichar



131

muitas vezes acontece em locais e horários que conotam uma vulnerabilização as suas corpas,

uma estratégia de enfrentamento e fortalecimento adotada por muitas artistas urbanas é a

aposta na coletividade feminina, tanto no âmbito da seguridade, quanto no que diz respeito às

trocas e produções de criatividade. (Silva, 2023; Louzada, 2016)

É com os elementos acima aludidos em jogo, e muitas outras questões - das quais esse

trabalho não tem possibilidade de abordar nesse momento - que artistas grafiteiras seguem na

reivindicação dos espaços através das artes urbanas, servindo também como inflexão nas

lógicas excludentes nos espaços urbanos, visto que “as múltiplas identidades e diversidades

dessas artistas possibilitam métodos emancipatórios intelectuais dos saberes e possibilitam

novas formas de expressões de suas vozes subvertendo poderes hegemônico” (Silva, 2023 p.

63). Algumas das muitas trabalhadoras artistas urbanas que têm trabalhos importantíssimos

espalhados por várias regiões do Brasil são J Lo Borges (@JLoBorges), Luna B (@LunaB),

Criola (@Criola) e Renaya Dorea (@RenayaDorea).

J Lo Borges é uma artista urbana, mulher negra, lésbica e moradora da periferia do Rio

de Janeiro. Formada em História, atua na Rede Nami, uma ONG que promove os direitos e a

emancipação das mulheres através das artes urbanas. Para a artista, o grafite é uma forma

poderosa de democratizar o acesso à arte, pois ocupa o espaço urbano e dialoga com um

público heterogêneo, composto por transeuntes, trabalhadores, pessoas em situação de rua,

entre outros, que interagem constantemente com as obras. Além de ser um instrumento de

transformação cultural, o grafite também é uma forma de libertação pessoal para a artista,

contribuindo para o seu autoconhecimento. JLo Borges tece criticas a arte como uma

construção hegemônica, branca e heteronormativa e busca em suas obras, representar corpos e

vivências que dialogam com sua própria existência, resgatando histórias e identidades que

foram amplamente marginalizadas e silenciadas. (Soriano, 2018)

A artista é também fortemente influenciada por outras artistas que fazem parte do seu

cotidiano e muitos dos seus trabalhos se dão numa relação de troca e diálogos com essas

mulheres. Em suas obras J Lo Borges busca denunciar a invisibilidade e o fetichismo a corpa

lésbica e negra e aponta que a representividade dessas corpas precisa ser pensada e debatida,

pois a representação pode estar a serviço da heterossexualidade e da excitação masculina.

Desta forma, a trabalhadora e artista urbana, utiliza principalmente as ruas do Rio de Janeiro

como tela para suas obras, transgredindo os discursos cisheteropatriarcalistas que comunicam

que seu corpo não tem direito ao espaço urbano, todavia, J Lo Borges afirma que:
“Numa sociedade que assassina corpos pretos
diariamente, em que mulheres negras são agredidas, em
que mulheres negras e lésbicas são assassinadas pela

https://www.instagram.com/jloborges/
https://www.instagram.com/lunabastos_/
https://www.instagram.com/criola___/
https://www.instagram.com/renatadore/


132

polícia, como aconteceu com a Luana Barbosa [dos
Reis], não dá pra pensarmos em ‘liberdade' [...] Então,
eu sou livre para mim. Por não viver uma mentira, por
viver a intensa felicidade de ser e saber, e amar ser
quem eu sou. Mas ao mesmo tempo vivo na prisão do
sistema capitalista, patriarcal, lesbofóbico, genocida,
racista que não me permite ser totalmente livre” (J Lo
Borges, 2018)

Ainda na perspectiva de transgredir o uso dos espaços para emergir narrativas que

multipliquem as representatividades e a luta por justiça social, trazemos a esse trabalho a

artista urbana, tatuadora e artista visual Luna Bastos. Mulher negra, piauiense e psicóloga, a

artista usa da psicologia corporal, da expressão de sentimentos e emoções como principais

ferramentas de composição de suas obras. Para a artista, a arte é uma ferramenta para criar

novas possibilidade e narrativas de si e de mundo, desta forma, os sentidos que Luna B. faz

emergir em suas grafias urbanas é o de representatividades dos/as corpos e corpas negros e

negras a fim de resignificar e reconstruir as multiplicidades das identidades negras, se

referenciando principalmente das cosmovisões afrodiaspóricas e femininas. (Instituto

Ibirapitanga, 2021)

Semelhante a J Lo Borges, Luna B enfatiza que a arte urbana funciona como um meio

de democratização tanto do acesso à arte quanto do próprio ato de ser artista. As galerias

tradicionais, dominadas por uma estética branca e elitista (conhecidas como cubos brancos),

muitas vezes excluem artistas periféricos, negros, mulheres e aqueles que desafiam a arte

hegemônica. A prática da arte urbana, ao contrário, abre espaços para que essas e esses

artistas se expressem, sem essa democratização, muitos/as artistas marginalizados/as

dificilmente se veriam como criadores legítimos ou se autorizaram a se chamar artistas.

Essa visibilidade no espaço público possibilita o reconhecimento de suas criações e

trajetórias, além de provocar reflexões sobre as desigualdades estruturais presentes no mundo

da arte, desta forma, essas artistas não apenas se afirmam enquanto criadores, mas também

reivindicam a cidade como lugar de expressão, resistência e identidade, uma vez que, como

nos apresenta a professora e urbanista Flávia Souza (2020), apesar de termos avançado na

conquista dos direitos das mulheres e apesar de ocuparmos frequentemente os espaços

públicos, “o direito à cidade continua sendo uma pauta nas lutas feministas brasileiras” pois

“as cidades brasileiras ainda são bastante hostis às mulheres” (Souza, 2020 p. 5/6)

Em diálogo com as artivistas acima, citamos também as obras de Criola, mulher negra,

criada na periferia de Belo Horizonte e artista urbana, cujo trabalho é feito a partir das

inspirações da flora brasileira, da extensa diversidade cultural dos povos indígenas e negros,



133

das rezas e das lendas urbanas. Conhecida principalmente por suas intervenções em espaços

públicos, suas criações buscam reafirmar identidades historicamente marginalizadas,

narrando-as através de novos sentidos. Seus trabalhos também abordam a espiritualidade e

universos híbridos futuristas, de forma que, em muitos deles, seres humanos e naturais se

misturam formando uma nova perspectiva de possibilidade futura, que está, segundo a artista,

no retorno às nossas raízes ancestrais. (Observatório florestal, 2024; Eiroa, 2015)

Criola utiliza o grafite como meio de conectar sua arte à comunidade e suas obras, que

frequentemente aparecem em muros, fachadas e espaços urbanos, buscando questionar e

modificar o imaginário sobre as mulheres negras. Ao fazer isso, a artista contribui para a

reconstrução de uma narrativa em que essas mulheres são protagonistas, ocupando a cidade de

maneira simbólica e desafiando as barreiras da opressão racial e de gênero. Assim, segundo a

artista, “o grafite, por ser marginal, é uma arma poderosa para impor essa representatividade

[das mulheres negras]. A figura da mulher negra é forte no meu trabalho porque é fruto do

que eu vivo" (Criola, 2015).

Por fim, destacamos a artista Renaya Dorea, inserindo-a neste espaço dedicado às

artistas urbanas, reconhecendo que, os nomes reclamados nesse pequeno trecho são de

algumas, entre as inúmeras artistas, trabalhadoras e artivistas urbanas que integram o extenso

e diverso território brasileiro. Renaya, mulher afroindígena e brasileira, é estudante de Artes e

Cinema, artivista multidisciplinar oriunda da Baixada Fluminense no Rio de Janeiro e uma

das fundadoras do Coletivo Descolônia. Sua prática artística abrange múltiplas linguagens e é

profundamente enraizada em suas vivências pessoais e na história de seus ancestrais,

nutrindo-se da riqueza cultural e das lutas de suas raízes. (Itaborahy, 2022)

Para a artista, se auto-referenciar em suas produções é uma forma mais sincera de lidar

com o processo e uma maneira de construir passagem para fazer emergir imagens de pessoas,

que assim como a Renaya, foram ocultadas das representações. Desta maneira a artista afirma

que “acabo colocando em muros o rosto tão ausente de narrativas ocultadas: o ponto de vista

daqueles que perderam a batalha da colonização, mas que, apesar disso, sobrevivem genética

e culturalmente como herdeiros que levam na pele e nos traços uma memória que não se pode

apagar” (Renaya, 202; Câmara, 2021)

Coletivo, como pensado pela artista, é território quilombola, e sua arte está

comprometida com a expansão desses territórios, disputando novos sentidos nas cenas

urbanas, através da descolonização das peles negras e vermelhas. Assim, para Renaya, os

grafites urbanos têm a função de “gritar por paredes a herança que carrego nos meus olhos e



134

n’alma; É um convite pra incomodar e ao mesmo tempo gerar um pouco de sonhos.” (Renaya,

2021; Câmara, 2021).

Desta forma, as artistas aqui apresentadas, são pensadas em termos da "Cultura de

Frestas", que sugere a existência - ou a abertura - de brechas no tecido urbano e cultural onde

práticas marginais e insurgentes criam novas formas de existência e reexistência. Retomando

a percepção de que os significados de cidade estão em constante disputa, mas percebendo na

mesma medida que as políticas governamentais do nosso país sempre estiveram a serviço das

paráfrases hegemônicas, percebemos que “de acordo com histórias de afastamento das

mulheres em decisões notórias nos territórios urbanos, ao estarem presentes nas ruas

propondo seus grafismos, essas ações podem ser compreendidas como emancipadoras” (Silva,

2023 p. 59).

Reconhecemos assim, que os grafismos realizados por essas (e tantas outras)

mulheres, são modos de apropriação dos espaços, ampliação dos debates e democratização do

acesso à arte e do tornar-se artista - artivista - fazendo isso através das suas próprias

narrativas, que se engendram entre corpo, história e espaço, a fim de que suas histórias narrem

e reedite a história de tantas outras mulheres. Vale ressaltar ainda que, essa prática também,

por permitir que a arte se descole das convenções do mercado e do elitismo cultural, fortalece

seu papel como instrumento de transformação social, operando como uma discursividade

contra hegemônica.

Para encerrar essa breve seção que reflete sobre a arte urbana através da perspectiva da

"cultura de frestas" e sua capacidade de produzir novos sentidos (polissêmicos) nos discursos

citadinos que buscam ser hegemônicos, destacamos a instalação multissensorial e

monumental "O Barco" (The Boat), criada em 2021 pela escritora, psicóloga, teórica e artista

interdisciplinar portuguesa Grada Kilomba. Essa obra monumental combina performance,

poema, pesquisa e escolha cuidadosa de materiais naturais, com elementos que percorrem a

floresta, o fogo e a água, criando uma experiência profunda que evoca o retorno de histórias

apagadas e esquecidas. O trabalho conta com 134 blocos de madeira queimada estendidas por

32 metros formando a base de um navio negreiro, em alguns dos blocos ao longo da obra, há

trechos de um poema escrito por Kilomba em 6 distintos idiomas (Yorubá, Crioulo de Cabo

Verde, Kimbundu, Português, Inglês e Árabe da Síria).

A instalação é uma reflexão sobre quais histórias são contadas, quais memórias são

preservadas e quem tem o direito de ser lembrado. Em diálogo com a mitologia grega, Grada

Kilomba parte da referência à história de Antígona, que enfrentou a impossibilidade de

enterrar um de seus irmãos e, a partir desse mito, junto a seus estudos sobre a colonização,



135

repetição, invisibilizaçaõ e violencias sofridas pelos povos negros, Kilomba levanta questões

essenciais como: quem tem direito a ser enterrado? Quem merece ser lembrado? Quem pode

receber um ritual? Quem tem seu nome escrito na história?.

A obra foi montada a princípio à beira do rio Tejo (local onde as naus portuguesas

partiram em direção a invasão das américas), pois, ao inserir uma obra de arte nesse espaço,

ela afirma que há uma interrupção no imaginário coletivo, deslocando as narrativas habituais

e trazendo à tona a ausência de vozes silenciadas. Kilomba também nos lembra que tendemos

a olhar para os monumentos como algo do passado, mas, na verdade, eles existem no

presente, ocupando o espaço urbano contemporâneo e constantemente, contando histórias.

Desta forma, monumentos são uma forma de perpetuar narrativas, e o que interessa em seus

trabalhos é revelar como essas repetições estão profundamente ligadas a processos de

violência. Os espaços públicos podem, de forma silenciosa e contínua, reproduzir e reiterar

histórias violentas, desta forma, essa instalação é sua é um convite a um exercício constante

de questionar aquilo que consideramos “normalidade”.

Outro aspecto importante de ressaltar é que, o barco, tradicionalmente um símbolo de

expansão, libertação, virilidade e glória, é na obra de Kilomba (2021) transformado em um

veículo de visibilidade para o que foi invisibilizado historicamente, é um modo de narrar as

mortes não pranteáveis e as memórias dos esquecidos. Assim, O barco (2021) é uma

interrupção e uma inflexão na proposta de normalidade das narrativas hegemônicas, que abre

caminhos para questões como: De onde vêm essas histórias? Por que a história é contada

dessa maneira? A história está no passado ou no presente? O tempo é linear ou coexistente?

A obra de Grada Kilomba (2021) oferece uma leitura fundamental para compreender

intervenções urbanas como espaços de ruptura, onde a ideia de "fresta" permite rasgar o

tecido simbólico da cidade e inscrever novas narrativas. Ao escolher o rio Tejo, carregado

pelas glorificações coloniais das “grandes navegações” e pelas narrativas infantilizadas do

“descobrimento das américas” e transformar esse cenário em palco de um navio negreiro, a

intervenção introduz perspectivas historicamente invisibilizadas, discriminadas e esquecidas.

O poema gravado e performado amplifica essas vozes, utilizando a oralidade e a

materialidade para reescrever e questionar sentidos hegemônicos, abrindo frestas críticas na

paisagem urbana, numa experiência que não se pretende explicativa, mas questionadora.

Desta forma, tanto a obra de Grada Kilomba (2021) quanto o trabalho das artistas

grafiteiras exemplificam a abertura de frestas no tecido urbano e social através das artes

urbanas. Essas práticas funcionam como rachaduras na estabilidade de sentidos proposta pela

“história oficial”, inserindo narrativas invisibilizadas e oferecendo novas leituras e novos



136

sentidos à cidade. Mulheres, em diversas frentes, criam e recriam frestas diariamente, seja

pelas ocupações que reivindicam seus direitos básicos à moradia, seja pelos corpos que se

apropriam das ruas nos festejos dos bailes ou blocos de carnavais, seja nos gritos que

reclamam a justiça social para todas/os/es, seja nos terreiros, que pelos toque de tambor,

encantam cidades. São diversas e diversificadas práticas, que, embora não seja possível

abarcar todas, nos asseguramos nas possibilidades de que, estas práticas, de diferentes

maneiras, podem e estão disputando os sentidos de cidade e desafiando as normativas

impostas pela hegemonia cultural. (figura 20)

Figura 20 - Conjunto de imagens da performance de Grada Kilomba - O barco. Imagem A - foto de
Bruno Simões - 2021 -. Imagem B - foto de Bruno Simões - 2021. Imagem C - foto de Bruno Simões - 2021)



137

3.1.4 - Políticas das sutilezas: nossas rasteiras cotidianas que enfrestam.

[...]A voz de minha filha
recolhe em si
a fala e o ato.

O ontem – o hoje – o agora.
Na voz de minha filha

se fará ouvir a ressonância
o eco da vida-liberdade.
(Evaristo, 2008 p . 21)

Figura 21. progressão da fresta_4/4. técnica dupla exposição. Fonte: Elaborado pela autora (2022)

Estamos nomeando de políticas das sutilezas, nossas mais diversas formas de

reinventar vida, mesmo que, por vezes, não se pretenda dessa maneira. Aqui, o que nos

interessa são as miudezas, os atos quase imperceptíveis, sobretudo das mulheres, que mesmo

despretensiosamente, abrem frestas nos blocos cotidianos e articulam em ato as politicas

urbanas às políticas de subjetivação - algo que é orientador de nossas questões e que aqui

evidencia mais claramente a pertinência de uma pesquisa que transversaliza com outros

campos mais evidentemente ligados ao urbano e aos territórios dentro de um Programa de

Pós-Graduação em psicologia. Neste passo, reiteramos que nos interessam especialmente os

sussurros, as entrelinhas, os entre-nós, a não adequação, a (des)pretensa desobediência e as

demais sutilezas cotidianas, que engendram-se no verbo - esperançar - para que viver seja

possível.



138

O viver enquanto possibilidade, foi o deslocamento de maior encontro desse trabalho.

É nesse espaço inventado, disputado e resistido que reinvenções de vida acontecem e é

justamente nas sutilezas das ações (mas talvez não apenas nelas) que muitas mulheres fazem

suas práticas revolucionárias diárias. Todas as ações colocadas nos tópicos anteriores são, de

igual forma, revoluções fresteiras, todavia, dedicamos esse espaço as revoluções emergidas

do cotidiano, aquelas comprometidas com o afeto, acolhimento e solicitude entre mulheres,

que mesmo sem pretensão de ocupar esse estatuto, estão, pelas frestas, reinventando vida e

recontando histórias.

Compreendendo que o cotidiano de mulheres assalariadas, sobretudo, das mulheres

periféricas e favelizadas é constituído por duplas ou triplas jornadas de trabalho as quais

muitas vezes, são impeditivos para que elas estejam ativamente em lutas e coletivos

institucionalizados e de igual modo, compreendendo que outras formas de revolução ocorrem,

principalmente nesses territórios, é que falamos das sutilezas. Ainda em tempo, vale ressaltar

que, sutileza não é sinônimo de pequeno ou de pouco importante se comparada às demais

formas de revolução, de modo oposto a isso, sutilezas são práticas pouco evidentes e

dificilmente interpretadas como contragolpes e por isso, de extrema potência. Outra

importante ressalva é que, esses atos não são apenas vivências de mulheres subalternizadas,

entretanto, é no contexto de subalternização que eles se tornam possíveis.

Abrimos este tópico com o poema de Conceição Evaristo, "Vozes-Mulheres", que

retrata os deslocamentos geracionais das mulheres de sua família, ressaltando os caminhos

que percorreram para que as histórias das próximas gerações fossem diferentes. Ao elucubrar

sobre essas transformações, percebemos que mudanças grandes e sutis ocorreram para que os

ecos de lamento de sua bisavó nos porões do navio negreiro se convertessem na voz de sua

filha, que hoje clama por vida e liberdade (Evaristo, 2008). Grandes ações, como a formação

dos quilombos, as revoltas urbanas e insurreições, os movimentos abolicionistas e as lutas dos

movimentos negros, bem como as legislações reparatórias, como as políticas de ações

afirmativas e a Lei 10.639/03, foram cruciais para que o horror do tráfico transatlântico e da

escravidão no Brasil chegasse, da forma como se dava, ao fim. No entanto, essas mudanças

também foram escritas nos gestos sutis: nas amizades tecidas, nos encontros desobedientes,

nos cuidados com a pele ferida, nas canções entoadas, nas rodas de capoeira, nos tambores,

nas palmas nos afetos e nas histórias reinventadas.

Se não houvesse o cuidado com o corpo, não haveria corpo para a luta; se não

houvesse quem alimentasse os fugitivos, talvez não tivessem sobrevivido; se não houvesse o

tambor para cultuar os orixás, talvez lhes faltasse esperança para continuar a jornada; e se o



139

conhecimento das encantarias e das ervas medicinais não existisse, talvez não houvesse cura.

Desconsiderar esses atos como formas de resistência e encantamento do mundo, assim como

não reconhecer sua centralidade nas histórias de luta e nas formas de reexistência dos povos

subalternizados, é uma maneira de apagar as grandes contribuições tecidas, sobretudo por

mulheres, que pelas frestas, criaram e criam alternativas para que as lutas possam florescer de

diversas formas.

Retornando ao poema Vozes-Mulheres (2008) Conceição anuncia que sua voz “ainda

ecoa versos perplexos com rimas de sangue e fome” (p.21) e em Olhos d’água (2014) a autora

narra - e aqui é importante sublinhar que narrar é também um ato de invenção, de recriação da

memória e da realidade - a engenhosa estratégia que sua mãe utilizava para driblar a fome e

oferecer algum alívio a ela e suas sete filhas: a brincadeira e a contação de histórias.

As labaredas, sob a água solitária que fervia na panela
cheia de fome, pareciam debochar do vazio do nosso
estômago, ignorando nossas bocas infantis em que as
línguas brincavam a salivar sonho de comida. E era
justamente nesses dias de parco ou nenhum alimento
que ela mais brincava com as filhas. (Evaristo, 2014 p
.13)
[...] Eu sabia, desde aquela época, que a minha mãe
inventava esse e outros jogos para distrair a nossa fome.
E a nossa fome se distraía. (Evaristo, 2014 p .14)

A estratégia adotada para que suas filhas, mediante a privação alimentar - efeito de

uma violência sistema - pudessem de algum modo driblar a fome, é uma manobra que muitas

famílias, sobretudo as monoparentais chefiadas por mulheres (que pela distribuição desigual

do capital são as mais prejudicadas) utilizam para que seus filhos e filhas não sintam

diretamente os efeitos dessa privação. Essa é uma atuação sutil, que aponta outros sentidos a

vida mediante a escassez e ao precário, realidade de muitas famílias brasileiras, notadamente

as que estão em áreas marginalizadas.

Desta maneira, partimos da perspectiva que a inventividade emerge como gesto de

reexistir mediante a dureza do real, como prática de encantamento dos/as corpos/as relegados.

É também enfrentamento às políticas mortíferas estatais e modo de fazer da esperança um

verbo. Isso, de modo algum, é negação da materialidade e do factual, mas é forma de

reinventar vida e possibilidades, dentro de um sistema que é constituído para que corpo/as

dissidentes da norma padrão colonial, sejam sempre sobra-viventes ou extintos. Assim

transgredir a realidade pela inventividade é, de algum modo, rasurar e reeditar os destinos

traçados pelos discursos hegemônicos e homogeneizantes.



140

Outra forma frequente e sutilmente revolucionária de resistência em contextos de

insegurança alimentar, como o vivido por Conceição Evaristo nos poemas acima aludidos, é o

ato de compartilhar alimentos entre moradores das comunidades. Essa prática solidária que se

intensifica em comunidades historicamente marginalizadas, como as favelas, quilombos,

comunidades indígenas e ribeirinhas, configura-se como uma estratégia coletiva de resistência

e resiliência, frente às adversidades impostas por um sistema que frequentemente ignora as

necessidades básicas de uma grande parcela da população e, de igual modo, é ato de

fortalecimento de redes, sobretudo de redes femininas, de cuidado e amparo.

Compartilhar alimentos entre moradores é um ato disruptivo nas lógicas

individualistas e competitivas que sustentam o capitalismo e o neoliberalismo, tal ato se

evidencia como uma inscrição de que vida é prática em comum. Se o Estado,

intencionalmente negligência as demandas das comunidades subalternizadas, o fazer em

comum, a troca e o compartilhamento reinventam a vida nesses contextos. Estamos cientes

que a insegurança alimentar e nutricional é uma questão vasta e estrutural e desta forma, não

afirmamos que as práticas comunitárias - limitadas por condições financeiras, de recursos e

infraestrutura - tenham estofo (dentro dessas condições) para solucionar essa problemática.

Em vez disso, sugere-se que, diante de um Estado cujo aparato se organiza em um projeto

necropolítico, tais práticas de solidariedade se erguem como formas de enfrentamento,

atuando como frestas por onde a vida resiste e insiste, se fortalecendo pelos laços de amizade

e empatia.

Compartilhar vida pelos laços no estatuto da amizade, já é em si, algo que vai na

contramão das lógicas individualizantes e capitalistas, todavia, ao se tratar das amizade entre

mulheres, isso é ainda mais revolucionário, dado que, as amizades entre mulheres foram,

principalmente com a ideia de domesticação feminina, desencorajadas, punidas e vigiadas

como suspeitas. A respeito disso, há um amplo e complexo campo de debate, apontaremos

sobretudo, apenas alguns indícios de duas entradas (o afastamento entre mulheres ligado à

supremacia masculina e o afastamento entre mulheres brancas e mulheres de cor) com o

intuito de ampliar o campo de discussão, todavia ressaltando que, nosso principal objetivo é

pensar as amizades femininas como sutis e poderosas formas de reivindicar o direito à vida, à

cidade e principalmente como um poderoso instrumento de disputa.

Silvia Federici (2019) revela como o surgimento do capitalismo e o controle sobre os

corpos femininos foram fundamentais para consolidar a supremacia masculina europeia.

Durante os séculos XVI e XVII, a transição do feudalismo para o capitalismo [na Europa

Ocidental] exigiu uma reorganização profunda das relações sociais, especialmente no que



141

tange ao trabalho e à reprodução. Nesse contexto, as mulheres, que antes ocupavam papéis

centrais em suas comunidades, foram deliberadamente afastadas de suas redes de apoio e

amizade. A caça às bruxas, como Federici (2019) ressalta, tornou-se um dos maiores

instrumentos de repressão patriarcal, fundamental para semear o medo e a desconfiança entre

elas, impedindo a coesão feminina. Esse processo estratégico visava desarticular possíveis

resistências e assegurar a submissão das mulheres à nova ordem social que surgia com o

sistema capitalista.

Esse foi um longo processo de demonização das mulheres e das práticas comunitárias

entre elas, que não apenas reforçou a supremacia masculina, mas também serviu como um

mecanismo de controle sobre a reprodução e o trabalho feminino. Federici (2019) argumenta

que o capitalismo necessitava de mulheres subjugadas, confinadas ao espaço doméstico e

separadas de suas antigas relações, onde tinham poder e autonomia. Desta maneira, a

destruição das amizades e alianças femininas, tão centrais para a resistência e subsistência

comunitária, foi um movimento estratégico para garantir a submissão das mulheres às novas

exigências do sistema capitalista, consolidando a exploração de seus corpos e trabalho de

forma isolada e sem o apoio de suas redes históricas, assim

as amizades femininas tornaram-se objeto de suspeita,
denunciadas no púlpito como uma subversão da aliança
entre marido e mulher, da mesma maneira que as
relações entre mulheres foram demonizadas pelos
acusadores das bruxas, que as forçavam a delatar umas
às outras como cúmplices do crime. Foi também nesse
período que, como vimos, a palavra gossip [fofoca], que
na Idade Média significava “amiga”, mudou de
significado, adquirindo uma conotação depreciativa:
mais um sinal do grau a que foram solapados o poder
das mulheres e dos laços comunais. (Federici, 2019, p.
327 )

No contexto brasileiro, embora o país não tenha passado pela transição direta do

feudalismo para o capitalismo, herdamos um legado de colonização que também instaurou

profundas transformações sociais, marcadas pela desvalorização das relações e influências

femininas. A colonização da terra e a imposição de práticas europeias aqui transplantadas

também só foram possíveis, porque as mulheres passaram e passam por contínuos processos

de controle de seus corpos e práticas. No Brasil a subjugação feminina foi reforçada por

estruturas patriarcais, colonialistas e racistas, que desmantelaram formas comunitárias de

organização onde as mulheres tinham papéis centrais, nesse processo, as amizades entre

mulheres, que eram importantes para a sustentação e coesão das comunidades, passaram a ser



142

vistas com desconfiança e temor, uma vez que a autonomia e a solidariedade feminina

representavam uma ameaça à ordem colonial e patriarcal.

Ao longo da história brasileira, essa desconfiança foi amplamente fomentada,

intensificando disputas e rivalidades entre as mulheres, especialmente em torno dos padrões

de gênero e de moralidade impostos pelo patriarcado. A vigilância que foi amplamente feita

pelos homens e também pelo Estado é repetida pelas mulheres, entre mulheres, de modo que,

essas são responsáveis, muitas vezes, pela manutenção do controle através da vigilância de

suas pares, perpetuando a disciplina imposta às normas patriarcais.

Compreendendo que questões como “o que é uma mulher?”, “quem pode receber esse

estatuto?” ou ainda “a quem eram direcionadas as expectativas de ser mulher a esses

moldes?” São questões que diferenciam radicalmente as experiências de mulheres brancas e

não brancas, temos, além da supremacia masculina, também a questões que se articulam pelos

fios interseccionais como importantes componentes para analisarmos as amizades e/ou

rivalidades femininas. bell hooks (2013) em seu livro “Ensinando a Transgredir - A educação

como prática da liberdade” e mais propriamente no capítulo direcionado a pensar a

solidariedade feminina diz que, durante sua adolescência, não conheceu amizades entre

mulheres brancas e negras e ainda, que suas relações de proximidade se dava,

majoritariamente, através dos signos de patroa (branca) e empregada (negra).

hooks (2013) aponta que “o contato pessoal entre os dois grupos era cuidadosamente

construído de forma a reforçar a diferença de status baseada na raça” (p. 129). Isso ocorria

pelo fato que, comumente, homens brancos tinham relações sexuais com mulheres negras, as

quais, predominantemente eram coerção agressiva, estupros e outras formas de violências

sexuias e, as mulheres brancas, além não intervirem para mudar o status quo, ainda

constituiam outras formas de violências, “protegendo sua frágil posição social e seu poder

afirmando sua superioridade sobre as mulheres negras” (hooks, 2013. p. 130). As relações

entre patroa e empregadas, que pouco desloca da posição Sinhá e escravizada, perpétua, em

muitos tons a ênfase das diferenças baseadas na raça e a subalternização das mulheres não

brancas (hooks, 2013)

Assim, as relações de amizade das mulheres brancas e não brancas, segundo hooks

(2013), têm seus desafios colocados na infantilização das brancas e na síndrome da inocência,

em que as estas têm extrema dificuldade em compreender seus privilégios históricos e suas

formas de perpetuação das violências contras as mulheres não brancas e nas amarguras e

desconfianças das mulheres não brancas em relação às traições, violências e falta de empatia

sofridas das mulheres brancas. hooks (2013) afirma ainda que, a superação dessa barreira, a



143

fim de chegarmos a lutas em comum e termos corpos mais fortificados, depende do trabalho

árduo de deslocamento de ambas mulheres, cada uma, referente às questões que as concerne.

Essa breve introdução serve como compreensão de algumas das muitas questões que

envolvem esse tema, mas, principalmente como base para pensarmos que, a rivalidade

feminina foi e é um plano em curso que alimenta o sistema venoso da supremacia masculina

branca. Assim, subverter esse lugar é, em grande e sutil escala, uma rasteira aos padrões

impostos aos corpos femininos e sobretudo, é uma maneira de disputar os sentidos e

reescrever as possibilidades. Percebendo as amizades femininas como grandes potências nas

lutas pelos espaços nas cidades, Kern (2019), através de sua experiência em Toronto com suas

amigas, diz que “a amizade tornou a liberdade na cidade uma possibilidade” (p.89). A autora

aponta ainda que essa não é apenas uma maneira de transgredir as normas - simbolicamente

impostas às mulheres, é também uma “experiência formativa, talvez até transformadora”. (p.

89).

Essa formação fornece às mulheres a possibilidade de reeditar histórias, criar mundos

e rasurar destinos, tanto no que diz respeito aos enlaçamentos afetivos com outras mulheres,

como no que remonta o nosso [não] direito à cidade. Um dos exemplos dados por Kern

(2019) são as análises dos filmes Girls Town e Foxfire no qual a autora aponta as amizades,

nessas duas obras, como modo de vida. Nos filmes aludidos, Kern (2019) discorre que, os

grupos de mulheres adolescentes, pelo ato de apropriação dos espaços - que só era possível

pelo estatuto da amizade - às meninas-mulheres foram desafiando as normas sociais de modo

que “a cidade como patriarcado em vidro e pedra é lançada como espaço de possibilidade”.

(Kern, 2019, p. 99)

Outra análise realizada pela autora, ainda levando em consideração as amizades

femininas como potências de transgressão sistêmica e acesso aos espaços, são os atos de

segurança e precaução, que mulheres, mutuamente exercem umas às outras.

Muito antes de alguém ter aparelhos celulares,
tínhamos que inventar várias pequenas rotinas para
garantir que ninguém ficasse sozinho à noite. Por
exemplo, se eu fosse pegar o metrô para casa, eu deveria
ligar para Jill do telefone público quando descesse na
estação St. George, esperar enquanto ela e Kate subiam
juntas e então nós três - invulneráveis agora - iríamos
caminhar de volta para casa. (Kern, 2019, p.100)

Esses atos, já tão naturalizados, contornam nossa relação com os espaços e com a

amizade entre mulhres. Essas práticas fazem parte da nossa alfabetização social, mas, como



144

reitera Kern (2019), não se trata somente de formas de proteção, elas são, antes disso, redes de

cuidado, tecidas por milhares de mãos femininas que compreendem as dificuldades que

mulheres podem ter ao caminhar nas ruas. Compartilhar uma viagem com uma amiga quando

entra em um carro de aplicativo, ou ainda, mandar mensagem ao chegar em casa, combinar de

sair no mesmo horário, encontrar no ponto de ônibus, esperar para voltarem juntas, entre

outros atos semelhantes, não são apenas atos de vigilância e precaução, são modos articulados

de resistência e tessitura de laços negligenciados.
“estar com minhas amigas me ajudou a desafiar a crença
profundamente arraigada e inconsciente de que eu
deveria ocupar, física, emocional e verbalmente muito
pouco espaço. Elas me ajudaram a direcionar minhas
frustrações para as escolas, sistemas e estruturas, em vez
das outras mulheres” (Kern, 2019 p.103

É importantíssimo ressaltar também que são esses enlaces que comumente exercem o

papel de escuta, acolhimento e aconselhamento. Nesse espaço conquistado, trocas de

experiências são os pilares para a edificação de novas possibilidades de ser, que emerge das

transgressões patriarcais e das ousadias em fazer das amizades femininas, trincheiras afetivas

onde o compartilhar se transforma em ato de resistência e reinvenção. É comum que sejam

nas trocas entre mulheres que violências sejam nomeadas, que vivências traumáticas sejam

compartilhadas, que formas de controle sejam identificadas e que enfrentamentos sejam

pensados.

hooks (2021) afirma que as amizades são experiências de comunidade e que são

através dessas experiências que muitas de nós aprendemos a nos relacionar de forma saudável

e respeitosa, padrões que frequentemente não são construídos dentro dos enlaces familiares ou

românticos. Assim, “aprender a amar em amizade nos fortalece de formas que nos permite

levar esse amor para outras interações” (hooks, 2019 p .) inclusive, interações consigo

própria, visto que “amizades longas e profundas são o lugar onde muitas mulheres conhecem

o amor duradouro” (hooks, 2024 p.)

São nas relações de troca de afeto, amor e cuidado entre mulheres amigas que

demandas cotidianas são atendidas e que a ajuda mútua tece redes de suporte e vibração,

principalmente em regiões periféricas. Cuidar do filho de uma amiga, ceder alimentos que

faltam para que a refeição seja preparada, doar roupas e sapatos, emprestar itens, acompanhar

em saídas, compartilhar alimentos preparados, acolher para escuta, ser acolhida para a fala,

dentre muitas outras práticas, são formas de reinventar e reencantar vida pelos afetos, são



145

produções de vida que se enfrestam nas concretudes de discursos mortíferos e zombam das

tentativas de enfraquecimento e apagamento das relações construídas por e para mulheres.

Essas redes de cuidado e afeto, que emergem nas/das relações entre mulheres em seus

atos cotidianos são formas de vivificar nossas memórias ancestrais, são maneiras de rasurar a

pretença lógica colonial que tentou/tenta roubar das mulheres suas possibilidades de fala. Nós

[re]existimos e continuamos a falar, a trocar e a disputar esses espaços. A oralidade e os afetos

são assim, espaço de germinação dos laços e possibilidades de construção de práticas

comunitárias, transmissão de conhecimento e de vivificação de culturas não coloniais, onde a

resistência se inscreve no cotidiano e ecoa como força de reinvenção.

Também reinventando vida e disputando os sentidos de cidade, as mulheres Mãe de

Santo atuam pelas frestas dos discursos hegemônicos, abrindo caminhos de resistência e

reexistência. Estas que “aqui aportaram e em seus corpos mantiveram a memória ancestral

dos elos fincados do outro lado do oceano” (Simas e Rufino, 2019 p.88) são as principais

responsáveis pela manutenção da cultura e a aglutinação das comunidades afro diaspóricas no

Brasil. (Simas e Rufino, 2019)

Simas e Rufino (2019) apontam que as culturas de África, no tráfico transatlântico e

no cativeiro colonial brasileiro, foram fragmentadas e destroçadas, todavia, fora através dos

recursos que possuíam - seus corpos, ritos, memórias e movimentos - que homens, mulheres e

crianças foram -e ainda são- capazes de se redefinirem pela criação e inventividade. No Rio

de Janeiro, “os zungus - casas de angu -, terreiros de candomblé e umbanda, comunidades

jongueiras, agremiações carnavalescas, entre outras práticas” (Simas e Rufino, 2019 p.89) são

importantes associações para o fortalecimento identitário das comunidades, bem como,

potentes práticas de inflexão nos discursos hegemônicos.

Muitas dessas associações eram lideradas pelas tias, que, de modo introdutório, são

baianas iniciadas no candomblé que migraram para o estado do Rio de Janeiro, nas quais suas

principais práticas estavam associadas ao sacerdócio religioso. Muitas dessas mulheres,

através de suas ações criaram redes de acolhimento e proteção que foram e são fundamentais

para a comunidade diaspórica. É importante ressaltar que, as mães de santo e outras figuras

femininas como as quituteiras vêm, através das frestas, reeditando a história, deste de os

tempos de Brasil colônia. Elas, que vendiam quitutes como acarajé, abarás e outros alimentos

tradicionais nas ruas de Salvador e em outras cidades baianas teceram, com sua presença e

atuação, uma rede de articulação social, espiritual e política que desafiava as estruturas

opressivas da escravidão e do colonialismo. (Simas e Rufino, 2019)



146

Essas vendas que auxiliava nos sustentos de suas comunidades, também se tornou um

meio de angariar fundos para alforrias, ajudar quilombos e outras comunidades fugitivas,

financiar movimentos abolicionistas e, muitas vezes, era um modo de disfarce para auxiliar na

fuga de pessoas escravizadas e na comunicação entre grupos que resistiam ao regime

escravista. Os alimentos produzidos pelas baianas simbolizam também suas relações com os

orixás, de modo que, o acarajé por exemplo, vendido por mulheres de axé, carrega consigo a

força de Iansã51, a orixá guerreira, senhora dos ventos e tempestades. Assim, ao comercializar

esse quitute nas ruas, as baianas de acarajé além de reafirmar suas identidades e sua fé, estão

também disputando as ruas e os sentidos, saqueando do colonialismo sua tentativa de fazer

das histórias uma única história.

Assim, essas mulheres, em suas práticas cotidianas, teceram redes invisíveis e visíveis

de apoio à libertação, usando as ruas e os mercados como espaços de subversão. A partir das

frestas abertas por essas mulheres, as possibilidades de liberdade, de acolhimento e

direcionamento se ampliaram aos povos escravizados e, pelos atos sutis de seus cotidianos, a

história vêm sendo reclamada para que se povoe e outras histórias. Assim
tendo o feminino como princípio da vitalidade, nos cabe
pensar como a travessia da kalunga-grande ao mesmo
tempo em que cruza a destruição, desterritorialização,
desvio e morte como bagagem da experiência faz
também gerar formas outras de ser, sentir e fazer,
referenciadas no feminino. (Simas e Rufino, 2019 p.88)

No Rio de Janeiro, como nos apontam Simas e Rufino (2019), as casas das tias,

principalmente nas regiões centrais52 e outras áreas como Mangueira, Madureira e Oswaldo

Cruz, foram importantes e fundamentais redutos de encontros entre músicos e

compositores/as responsáveis pela gênese do samba carioca. O samba é acontecimento que

promove a circulação dos saberes ancestrais, preservando e transmitindo modos de ser e de

viver herdados das tradições africanas. Ele carrega ensinamentos sobre o comer, o vestir, o

celebrar e o enterrar, manifestando-se também como um ato de louvor aos deuses africanos e

de reverência aos ancestrais.

Foram, todavia, as mulheres negras e de terreiro que, ao longo do tempo, criaram

espaços de resistência e coletividade, fundamentais para o florescimento do samba carioca.

Segundo Simas e Rufino (2019), as rodas de samba e os quintais foram locais de reunião, de

52 Nas regiões centrais os autores destacam as casas da Tia Ciata, Tia Prisciliana, Tia Amélia, Tia Veridiana e Tia
Mônica. Em Mangueira Tia Fé, em Madureira e Oswaldo Cruz Tia Ester e Vovó Maria Joana e em Quintino
Bocaiúva Tia Madalena Rica do Xangô de Ouro

51 Ver akará = bola de fogo e jé = comer

https://www.gov.br/palmares/pt-br/assuntos/noticias/voce-conhece-o-acaraje


147

convivência e troca, onde o samba se fortalecia como expressão cultural e política. Nesse

contexto, figuras como Tia Ciata - uma das madrinhas do samba - foram fundamentais
A Tia Ciata sacerdotisa do candomblé é, ao mesmo
tempo, a festeira que transformou a sua casa em um
ponto de encontro para que, em torno de quitutes
variados, músicos e compositores anônimos se
reunissem para trocar informações e configurar, a partir
dessas trocas, a gênese do que seria a base do modo
carioca de se fazer samba. (Simas e Rufino, 2019, p. 91)

Além de fornecerem espaços de encontro, mulheres como Dona Ivone Lara53, Dona

Zica54, bem como outras mulheres, foram também fundamentais para a composição e

perpetuação do samba, todavia, por muitos anos tiveram suas obras invisibilizadas ou

atribuídas a compositores homens, tendo frequentemente, suas histórias esquecidas nas

narrativas oficiais da música brasileira. Essa invisibilidade é parte de um processo de

silenciamento sofrido pelas mulheres, sobretudo, pelas mulheres negras e tem raízes no

racismo, sexismo e colonialismo.

Assim, compreendendo que "mais que um gênero musical ou bailado coreográfico, o

samba é elemento de referência de um amplo complexo cultural que dele sai e a ele retorna

dinamicamente" (Simas, 2019, p. 80) e, ainda, que "samba é um desconforto potente para que

o Brasil se reconheça como produto constante de horror e beleza" (Simas, 2019, p. 81),

afirmamos sua potência na transmissão de saberes, nas disputas narrativas e na contação de

histórias, que subvertem as "histórias oficiais" e seus - supostos- lugares de supremacia. No

samba, a oralidade e a memória são elementos centrais que terreirizam os espaços, que

anunciam pelas gramáticas dos tambores e das canções, maneiras de reinventar vida e de

disputar cidade.

Uma das manifestações mais emblemáticas do samba é o carnaval, especialmente o

carnaval de rua, que subverte os modos tradicionais de ocupação dos espaços públicos,

redefinindo o tempo e o corpo em sua expressão coletiva. O carnaval, entretanto, é também

um campo de disputa, que enfrenta as lógicas conservadoras de base mono-cristã, as

oligarquias eugenistas e as constantes investidas mercadológicas, as quais tentam apropriar-se

dos sentidos denunciativos e fresteiros da folia para transformá-la em um evento controlado e

54 Dona Zica foi uma figura central no samba carioca e na comunidade da Mangueira. Casada com Cartola Dona
Zica contribuiu imensamente para a cultura do samba, tanto como anfitriã de rodas de samba quanto como
intérprete e compositora. Ela também foi co-fundadora do famoso restaurante Zicartola, que se tornou um ponto
de encontro para sambistas e artistas nos anos 1960, fortalecendo a cultura e a visibilidade do samba no Rio de
Janeiro.

53 Dona Ivone Lara, foi uma das grandes damas do samba. Compositora de sucessos como Sonho Meu,
enfrentou desafios ao tentar se firmar como compositora em um ambiente dominado por homens. Durante muito
tempo, sua autoria foi ignorada ou atribuída a outros, especialmente em rodas de samba e nas escolas de samba.
Todavia, ela foi a primeira mulher a assinar um samba-enredo no Brasil.



148

lucrativo. Nas ruas cariocas, o carnaval tem sofrido pressões pela institucionalização,

sobretudo através de parcerias público-privadas (PPP), que buscam suprimir o caráter

disruptivo e espontâneo dessa manifestação.

Pesquisadoras como Marina B. Frydberg, Ana Clara V. M. V. Ferreira e Emily C. Dias

(2020), ao estudarem as folias cariocas e a luta política pelo direito à cidade a partir dos

blocos de rua, destacam o processo de mercantilização do carnaval no Rio de Janeiro. Elas

apontam que, nos sucessivos governos do Estado do Rio de Janeiro, articulou-se um

movimento contínuo de transformar a cidade em mercadoria, reduzindo a maior festa popular

brasileira a um instrumento de elevação do PIB. Esse processo de mercantilização representa

uma tentativa de controle das manifestações de rua, pois as PPPs estabelecem normas sobre

como essas festas podem ocorrer, impondo limitações e estampando marcas corporativas pela

cidade, o que enfraquece o caráter popular e autêntico da festa.

Questionar o modo como o carnaval vem sendo construído, é, segundo Simas (2019;

2018) uma forma de questionar a maneira como encaramos e nossa relação com a cidade e

com a rua de um modo geral. É uma forma de discutirmos e lutarmos por espaços que

conservem os encontros, a espontaneidade e a permanência de pessoas, contrários à lógica de

adequação e circulação das mercadorias. É, sobretudo, uma forma de enfrestar os discursos

parafrásticos do Brasil eugenista e reclamar o direito de ocupar a cidade, de permanecer nas

ruas, de festejar e de denunciar.

Apesar das tentativas constantes de domesticação, o carnaval permanece um espaço de

resistência e subversão, onde narrativas silenciadas ecoam nas ruas, convocando corpos a

dançarem ao som dos tambores, rasurando “histórias oficiais” e resgatando memórias. Santos

e Silva (2024), ao discutirem o bloco afro Angola Janga em Belo Horizonte, analisam como

ele reivindica espaços e memórias na capital mineira, planejada sob ideais utilitaristas e

racionalizadores que priorizam o tráfego e o uso funcionalista a serviço do capital.

Criado em 20 de novembro de 2015, o bloco afro Angola Janga surgiu como resposta

à ausência de representatividade negra nos principais blocos da cidade. Atualmente, conforme

Santos e Silva (2024), é o único bloco afro a ocupar o centro urbano de Belo Horizonte,

utilizando esse espaço para resgatar a memória afro-diaspórica e reivindicar o protagonismo

negro nas festividades de rua. Desta forma o Afro Angola Janga “representa a abertura de

uma fresta em âmbito local e que está atrelada a um contexto de formação de Brasil,

constituin-do-se como um cortejo negro em um espaço urbano e político colonial”

(Santos e Silva, 2024, p.10)



149

Para além de sua função de resistência, a potência subversiva do Afro Angola Janga -

assim como de outros blocos que se articulam em oposição ao status quo - está na criação de

espaços e ações insurgentes que surgem nas encruzilhadas das cidades forjadas sob os pilares

do racismo, sexismo e colonialismo. Esses blocos - e ações - operam como rasuras nas lógicas

dominantes, tecendo uma contra-narrativa que, mais do que denunciar, celebra. Através do

festejo, do riso e da dança, subvertem as expectativas das oligarquias brancas, reconfigurando

o espaço urbano e reivindicando o direito dos grupos marginalizados à cidade, promovendo

uma estética e ética de resistência, reexistência e reinvenção que desafiam o controle,

reconfigura e polissemiza os sentidos de cidade. (Silva & Santos, 2024; Simas, 2019)

Simas (2019), versado nas epistemologias macumbeiras, em seu livro O corpo

encantado das ruas, evidencia que, em tempos de carnaval, as ruas “são exemplarmente

exusíacas” (p. 74), pois “Exu é aquele que vive no riscado, na brecha, na casca da lima,

malandreando no sincopado” (p. 74). Com Exu, a festa de rua transforma-se em um espaço de

subversão cotidiana, onde a identidade se dilui, permitindo um campo aberto à possibilidade,

ao esquecimento e à lembrança. No entanto, com as sucessivas tentativas de regulamentar e

organizar rigorosamente essa manifestação popular, o carnaval tem se tornado excessivamente

oxalufânico (Simas, 2019).

Oxalufã, orixá da calma, da serenidade e da paciência, representa a ordem, o método e

a organização. Embora a estruturação do carnaval traga benefícios, especialmente para

populações marginalizadas e trabalhadores ambulantes que dependem desses festejos para

garantir sustento nos meses seguintes, o excesso de controle limita as possibilidades de

criação e renovação. Além disso, essa regulamentação tem servido como um álibi para que o

Estado mercantilize tanto a festa quanto o próprio espaço público, engessando a potência

subversiva e libertadora das ruas. Assim
Alguma dose de oxalufânico pode fazer bem ao que é
exusíaco; contanto que não domine e impeça seu
movimento. Alguma dose de exusíaco pode fazer um
bem enorme ao que é predominantemente oxalufânico,
para que ele se movimente. Quando um princípio,
todavia, prevalece no terreno do outro e desequilibra a
vitalidade de determinada potência, a chance de a vaca
ir ao brejo é grande. Saber a medida certa do dendê é o
nosso desafio na receita momesca. Carnaval, como diria
o Zé Pereira, é vida na rua. (Simas, 2019, p.75)

Dessa forma, o carnaval – especialmente o que emerge dos povos dissidentes – é

forma de disputar os sentidos e significados da cidade. Ele atua como uma rasura nas

narrativas oficiais, um modo de responder à necropolítica com a própria pulsação de vida, de



150

criatividade e riso. É ritualização das ruas que se fazem por mãos coletivas que ousam fundir

no mesmo embalo festa e luta, acreditando que “fazer festa é princípio tático de invenções

contrárias à lógica de escassez e perversidade produzidas pela colônia Brasil” (Simas e

Rufino, 2019 p. 93)

Embora o carnaval não faça parte do cotidiano no sentido estrito, sua existência é

profundamente enraizada nas práticas diárias que tecem a vida urbana. A festa se torna

possível – dentre outras coisas – porque, nas interações cotidianas, se entrelaçam laços de

afeto e solidariedade, forjam-se ideais e maneiras de reinventar vida. É no território do

ordinário, na cumplicidade dos encontros informais, nas rodas de conversa e nas redes de

apoio mútuo que se constitui o fundamento do carnaval – a vida pela coletividade e pelo

encontro.

O carnaval é, portanto, mais que um evento sazonal, ele é manifestação da força

coletiva que se constitui nas sutilezas do cotidiano, nas práticas micropolíticas de ocupação e

nos ritos de convivência que se entremeiam na vida comum. Os tempos de festejos na rua

evidenciam essas redes se afirmando como manifesto vivo e pulsante que versa na poética da

liberdade, no ato de celebrar e na vitalidade insurgente daqueles dos quais os risos tentaram

ser suprimidos.

As políticas das sutilezas são, assim, práticas de criação de mundo. Erguendo-se

como uma potente estratégia de subversão e reinvenção é para muitas de nós possibilidades de

existência nos meandros do ordinário, nos acontecimentos que escapam às narrativas

grandiosas e reside nos gestos cotidianos. É nas tramas da invenção, nas delicadezas da

amizade, nas trocas espontâneas, nas rodas de samba e nos festejos carnavalescos que vida e

cidade são disputadas. Esses acontecimentos, marcados pelo compartilhamento e pelo riso

subversivo, erguem-se como frestas nos discursos que homogenizam muros fronteiriços que

definem quem pode ou não gozar da vida. Ousar viver é a maior batalha dos povos

dissidentes, sobretudo, das mulheres em suas mais distintas experiências de mundo.



151

3.2 - Fragmentos das frestas — narrativas do cotidiano;

Em memória de Mãe Sinhá, minha bisavó, que transcendeu a condição de viva para se tornar
uma ancestral morta-vivente, habitando e resistindo na memória coletiva dos seus.

atravessando as fronteiras,
2024.

Figura 22. Fonte: Elaborado pela

autora.

“Vidas vividas cantam
aos ventos novos
mundos possíveis”



152

Festa cotidiana -
2024

Figura 23. Fonte: Elaborado

pela autora.

“O riso é nossa
maior forma de
subversão”



153

Entre mundos –
2024

Figura 24. Fonte: Elaborado pela

autora.

“entre a herança que
permanece e a que se
lança a ser diáspora
periférica55”

55 Renata Dorea (2020)



154

Ocupar é reexistir
2024

Figura 25. Fonte: Elaborado pela

autora.

“Combinaram de
nos matar,
combinamos de
ficar vivo56”

56 Djonga (2019)



155

Cidades erguidas
sobre Águas
Sagradas
2024

Figura 26. Fonte: Elaborado
pela autora.

“Os rios que
dançam sob o
concreto anunciam
verdades que os
muros querem
manter em
segredo”



156

Refazendo mundos
2024

Figura 27. Fonte: Elaborado
pela autora.

“Nosso norte é o
Sul”57

57 frase do artista hispano-uruguaio Joaquín Torres García.

https://pt.wikipedia.org/wiki/Joaqu%C3%ADn_Torres_Garc%C3%ADa


157

Vida nas entrelinhas
2024

Figura 28. Fonte: Elaborado pela
autora.

“No samba, o tempo
dança e os tambores
costuram memórias”



158

CONSIDERAÇÕES FINAIS.

Este trabalho se configurou como uma tecelagem dinâmica e múltipla, no qual os

padrões foram sendo reelaborados à medida que a pesquisa avançava, contornando a

montagem de pensamento de uma corpa que se esboça como pesquisadora. A construção

dessa corpa-pesquisadora emerge como um processo de aprendizado e reinvenção,

atravessado por tensões e encontros teóricos que marcaram o percurso investigativo. Assim,

para a construção deste trabalho, partimos da compreensão de cidade como um campo de

disputas discursivas e locus de tensionamento entre o mesmo e o diferente, tomando como

marco inicial a invasão luso ao sul global, especialmente no território hoje conhecido como

Brasil.

Ancorados nos trabalhos de Abdias Nascimento (1978), Lilia Schwarcz e Heloisa M.

Starling (2015), e Mary Del Priore (1994; 2015), buscamos compreender como a escravização

dos povos negros e originários, a domesticação e o empobrecimento sistêmico do feminino,

desenharam os contornos fundantes das cidades brasileiras. Essas práticas estruturaram um

modelo de cidade profundamente assimética, onde as relações de poder se materializam tanto

no espaço físico quanto no simbólico. Ao adotar como lente analítica a interseccionalidade,

evidenciamos como gênero, raça e classe são marcadores que operam conjuntamente como

uma matriz, configurando hierarquias e exclusões nos espaços urbanos.

Os aspectos físico e simbólico da cidade se revelam indissociáveis. Os discursos

eugenistas que almejavam hegemonia no Brasil se materializaram nas formações urbanas e

sociais. As homenagens prestadas nos espaços públicos, majoritariamente dedicadas a homens

brancos e burgueses, evidenciam a cristalização de narrativas coloniais e patriarcais e o

silenciamento histórico, bem como o pacto da branquitude reverberam na segregação espacial,

no racismo ambiental e no encarceramento em massa das populações negras e empobrecidas,

perpetuando desigualdades estruturais.

O entendimento de cidade como uma arena em disputa nos permitiu avançar na

percepção de que as intervenções urbanas devem ser orientadas por análises interseccionais.

Essa perspectiva nos leva a reconhecer que as políticas públicas e outras formas interventivas,

precisam enfrentar não apenas as desigualdades materiais, mas também os apagamentos

simbólicos que negam a pluralidade de vozes e histórias que constituem o tecido urbano. As

cidades, quando esquadrinhadas pelas análises interseccionais, desvelam que esses sentidos

que se pretendem hegemônicos são operadores necropolíticos às populações marginalizadas,

sobretudo as mulheres em condição de sobra-viências.



159

Assim, as cidades brasileiras, forjadas nos alicerces da escravidão, do racismo e do

patriarcado, carregam em seus muros, becos e vielas as marcas de um passado que se mantém

presente, que se atualiza. Os corpos que circulam por esses espaços são atravessados por

discursos hegemônicos que os/as relegam a posição de outro/a, como agente subordinador.

Contudo, esses corpos — sobretudo as corpas femininas e racializadas — também se tornam

territórios de insurgência, transformando a cidade em campos de disputas discursivas e

resistência, de forma que, nas brechas de uma cidade aparentemente rígida, surgem vozes,

passos e gestos que desestabilizam os sentidos fixados, inaugurando novas possibilidades.

A fim de compreender as construções dessa “outro/a”, ao qual os discursos

excludentes são direcionados, nos apoiamos na teoria da Kilomba (2019) sobre a construção

da Outridade. Para a autora, o termo refere-se ao constante processo de construção de um/a

“outro/a” que é objetificado por meio de estereótipos que “justificam” sua marginalização e

exploração. Esse processo é central na lógica colonial, racista e sexista, que, ao criar uma

identidade de superioridade para o colonizador – branco, masculino, heterossexual, cristão e

burguês –, relega os demais grupos a uma posição de subalternidade.

A partir de Akotirene (2019), compreendemos que as mulheres brancas ocupam a

posição de “Outro”, enquanto as mulheres não brancas são relegadas à posição de “Outro do

Outro”, – camada de maior vulnerabilização. Essa formulação não é isolada, mas amplamente

corroborada por autoras como Angela Davis (2016) e bell hooks (2013), que destacam como

as intersecções entre raça, gênero e classe configuram múltiplas camadas de opressão. Essas

perspectivas desafiam as narrativas universalistas e essencialistas, expondo como a sociedade

colonial, capitalista e patriarcal organiza hierarquias que desumanizam e excluem mulheres,

sobretudo não brancas.

Portanto, compreender que o processo de Outridade é uma dinâmica que estrutura os

espaços e as relações sociais torna-se central. Essa realidade exige que análises interseccionais

de raça, gênero e classe sejam incorporadas como lentes indispensáveis para projetistas

urbanos, urbanistas, psicólogos e formuladores de políticas públicas. É preciso portanto,

abandonar a neutralidade ilusória dessas práticas que têm servido aos interesses dos grupos

dominantes, fazendo a manutenção do status quo.

Compreendemos assim ser fundamental que as cidades e os projetos urbanos sejam

desenhadas com base nas vozes e experiências das mulheres, sobretudo, mulheres não

brancas, que têm historicamente criado estratégias de sobrevivência e resistência em

ambientes hostis. A convocação dessas vozes para um lugar de centralidade no pensamento

urbano brasileiro nos parece fundamental como forma de fissurar as estruturas hegemônicas



160

de poder, como maneira de repensar nosso antropocentrismo social e reconfigurar os espaços

urbanos para que sejam mais justos, plurais e diversos.

Ao longo da nossa pesquisa, compreendemos seguindo os pensamentos de Krenak

(2022) que as cidades modernas são expressões concretas de um modelo de mundo que

privilegia ações capitalistas, reduzindo a vida ao consumo e transformando cidadãos em

consumidores. Essa crítica ecoa nas reflexões de Angela Davis (2016), que denuncia como o

capitalismo, em aliança com o racismo e o patriarcado, estrutura nossas relações sociais e

econômicas, perpetuando desigualdades. Assim, para Davis (2016), a exclusão não é um

subproduto, mas uma condição indispensável para a manutenção das hierarquias vigentes.

Desta forma, nos parece que enquanto não compreendermos a relação indissociável

entre capitalismo, estruturas de exclusão, extrativismo predatório e violências sistêmicas,

estaremos fadados a reproduzir modos de habitar que demandam, para sua sustentação, a

existência de “sobra-vivêntes” e a exploração capitalista de recursos naturais que estão cada

vez mais extintos. Grada Kilomba (2019) nos recorda que a exclusão é também

epistemológica, em que as narrativas e saberes das populações marginalizadas são

constantemente silenciados, retirados do campo da “legitimidade”, de modo que, esse

apagamento contribui para a manutenção dos sentidos parafrásticos das cidades colonialistas.

Portanto, transformar nossas cidades exige intervenções físicas e simbólicas que

busquem radicalmente romper com a colonialidade do ser e do saber que hierarquiza vidas e

desumaniza populações. Como aponta bell hooks (2003), precisamos de uma ética do cuidado

que reconecte nossas práticas urbanas ao tecido da vida, resgatando a ideia de comunidade

como espaço de pertencimento coletivo e múltiplo, levando em consideração vidas humanas e

não humanas. É nesse horizonte que residem esperanças de cidades que, possam mais que

reforçar fronteiras e erguer muros simbólicos.

O saber das psicologias em conjunto com os saberes urbanos, quando abordam as

produções de gênero sob perspectivas interseccionais, desempenham um papel crucial na

análise dos discursos que constituem os dizeres-cidade e suas resistências. Essa associação

reconhece que as produções de gênero são indissociáveis do tecido urbano e do tecido da

experiência, ambos marcados por dinâmicas de poder, opressão e resistências. O saber crítico

desses campos permite-nos explorar como os corpos-territórios atuam como instrumentos de

contestação às dicotomias modernas, que artificialmente separam cidade e corpo, território

urbano e experiência subjetiva. Ao fazer isso, questionam as narrativas hegemônicas que

relegam os processos de subjetivação a uma perspectiva exclusivamente individual,

iluminando as tramas coletivas que atravessam e configuram o sujeito.



161

No que diz respeito à psicologia, percebemos essa atuação amplia seu escopo ético ao

investigar o tecido comum entre o território urbano e o território da experiência, evidenciando

que ambos são permeados por relações interdependentes e atravessados por marcadores

sociais como gênero, raça e classe. Nesse sentido, os processos de subjetivação são

compreendidos como práticas situadas, em constante diálogo com os contextos históricos,

materiais e simbólicos nos quais estão inseridos. Esse entendimento permite vislumbrar

estratégias de resistência e transformação nas frestas dessas dicotomias, ao revelar como os

sujeitos ressignificam suas vivências no espaço urbano e constroem novas possibilidades de

existência, desafiando estruturas opressivas.

Desta forma, a partir dos apontamentos levantados neste trabalho, muitas questões se

desdobraram, entrelaçando-se em teias que, por vezes, extrapolam os limites desta pesquisa.

Ainda que nem todas tenham sido aprofundadas, nossas tecelagens – sustentadas pelos

desejos e demandas que emergem de diálogos indissociáveis entre pesquisadora-pesquisa –

buscaram (em um “segundo ato” da pesquisa) dar visibilidade às polissemias mulheris, vistas

como discursos e práticas que, pela via da inventividade e da aposta na vida, resistem e

reexistem desde os primórdios da construção social brasileira, saqueando dos colonizadores e

de seus discursos totalizadores a pretensão de fechamento e permanência.

A partir das aproximações entre cultura de frestas de Simas (2019) e as polissemias de

Eni P. Orlandi (2005) nos empenhamos em criar uma espécie de cartografia das frestas a partir

dos movimentos realizados por mulheres, em especial, as que estão em maiores camadas de

vulnerabilização. Simas (2019) descreve esse processo através da potente imagem de uma flor

que brota nas frestas de um muro cindido, desafiando as condições mais adversas e

anunciando vida onde se esperava apenas silêncio e aridez. Essa imagem, em alguma medida,

sintetiza a nossa força criativa e subversiva, que, mesmo em cenários de exclusão e

apagamento, ousamos criar novas possibilidades de ser, existir e resistir.

Desta forma, se a cidade é discurso, ela se configura como um locus de disputas

incessantes por sentidos, um espaço onde significados são negociados, confrontados e

recriados. Contudo, é imperativo que nos empenhemos em um intenso e contínuo processo de

descolonização dos pensamentos e das práticas. Apostamos que assim poderemos evitar a

reprodução dos sentidos parafrásticos colonialistas que, por sua vez, perpetuam no tecido

social e urbano as marcas de exclusão, segregação e violência.

Essa descolonização exige que assumamos a responsabilidade de nossos corpos e

corpas como territórios de encontros, atravessados por fios identitários que nos situam nos

cruzo das violências, reproduções e formas de resistências. Reconhecer nossos corpos e



162

corpas como agentes ativos nesse emaranhado é admitir que, enquanto somos alvos de

opressões, também carregamos o potencial de ser tanto agentes de violências quanto de

transformação e resistência. Nesse sentido, forjar corpos conscientes emerge como um passo

essencial para que a construção social e urbana se torne igualmente consciente, capaz de

refletir relações mais justas e inclusivas. Essa conscientização é um convite à ruptura com as

estruturas opressoras e à criação de práticas que transformem os espaços em territórios de

pluralidade e coexistência.

Não nos esqueçamos, todavia, que os saques coloniais operaram nas riquezas materiais

e subjetivas, moldando um cenário onde os silenciamentos atuaram como apagadores de

memórias. Contudo, as tentativas europeias de dizimar os traços originários e negros do Brasil

sempre foram frustradas pela persistência das formas brandas e sutis de resistência. Pelas

frestas do tecido urbano, as mulheres cunharam novos sentidos e reinventaram mundos,

atuando como lastros de vida em um país erigido sobre o sangue e o suor dos povos

escravizados.

Essas mulheres — muitas vezes invisibilizadas pela história oficial — encontraram

formas de resistir tanto às imposições do regime escravocrata quanto às estruturas patriarcais.

Enquanto o Estado e as elites urbanas consolidavam as cidades como locus de poder branco e

masculino, elas criavam territórios de resistência em quilombos, periferias e comunidades

marginalizadas. A atuação das mulheres, sobretudo mulheres negras e mestiças em práticas

comunitárias como o samba, as feiras, os terreiros de candomblé e as cozinhas coletivas foi

essencial para tecer redes de solidariedade que sustentaram a vida urbana e desafiaram as

hierarquias opressoras.

Na contemporaneidade, essas lutas se mantêm vivas nas ocupações dos espaços

urbanos e na incessante batalha por direitos fundamentais. Enfrentamos novos desafios

oriundos do avanço neoliberal e do neofascismo, que devastam o tecido social e urbano, tanto

em seus aspectos materiais quanto simbólicos. Apesar das tentativas colonialistas de silenciar

movimentos organizados, principalmente aqueles liderados por mulheres negras, mestiças,

LGBTQIAPN+, trans, periféricas, com deficiência, prostitutas e empobrecidas, a resistência

persiste. Esses corpos insurgentes continuam a desafiar planos excludentes que perpetuam

violências estruturais e a reinventar espaços para habitar, viver e lutar.

Ao concluirmos esta pesquisa, reafirmamos que, embora a cidade seja muitas vezes a

expressão de projetos coloniais e excludentes, ela é também território de invenção. É nas

frestas que se abrem em seus muros — materiais e simbólicos — que as mulheres forjam

novos sentidos, recriam formas de vida e anunciam possibilidades de futuros mais justos e



163

plurais. Este trabalho, portanto, é um convite para enxergar essas frestas, para reconhecer as

rachaduras e, nelas, semear novos mundos, num movimento de reflorestar cidades,

tornando-as lugares possíveis para o viver coletivo.

Encerramos este texto compreendendo que ele não representa o fim das questões

abordadas, tampouco do desejo de continuar investigando essas temáticas. Pelo contrário, ele

é um marco que anuncia novas inquietações e projetos futuros, nos quais pretendemos partir

do protagonismo feminino em suas múltiplas e complexas nuances. Buscaremos dialogar com

o pensamento de Gloria Anzaldúa, especialmente sobre a consciência mestiça, entendendo-a

como uma perspectiva potente para desestabilizar fronteiras, imaginar outras formas de

existência e refazer mundos. Somos assim, como sementes que pela força dos ventos seguem

buscando solo fértil onde a vida, em sua diversidade e beleza, possa florescer.

Até logo.



164

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. IN: RIBEIRO, Djamila (Coord.). Feminismos
Plurais. São Paulo: Pólen, 2019.

ALVES, Leonardo Dias. A divisão racial do trabalho como um ordenamento do racismo
estrutural. Revista Katálysis, v. 25, p. 212-221, 2022.

ANDRADE, Letícia Ésther de. A consolidação do patriarcado no Brasil: a origem das
desigualdades entre homens e mulheres. Revista Científica Multidisciplinar Núcleo do
Conhecimento, ano 06, ed. 11, v. 07, p. 25-39, nov. 2021.

ANZALDÚA, Gloria. Borderlands/La Frontera: La Nueva Mestiza. 1. ed. Madrid: Capitán
Swing, 2016.

ARAÚJO, F.; CABRAL, A.; ARAÚJO, F.; et al. Caosgrafias cidade. Cadernos Metrópole,
v. 18, p. 899-920, 2016.

Arte Que Acontece. Obra de Grada Kilomba em Inhotim se conecta com a história do Brasil.
Arte Que Acontece, 2021. Disponível em:
https://artequeacontece.com.br/obra-de-grada-kilomba-em-inhotim-se-conecta-com-a-historia
-do-brasil/. Acesso em: 11 out. 2024.

ARTE!Brasileiros. A nau performática, escultórica e monumental de Grada Kilomba.
Disponível em:
https://artebrasileiros.com.br/arte/exposicoes/a-nau-performatica-escultorica-e-monumental-d
e-grada-kilomba/. Acesso em: 05 out. 2024.

AZEVEDO, Aroldo de. Vilas e cidades do Brasil colonial (ensaio de geografia urbana
retrospectiva). Terra Livre, n. 10, 1992.

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2022.

BERTH, Joice. Se a cidade fosse nossa. São Paulo: Editora Paz e Terra, 2023.

BIROLI, Flávia. Gênero e desigualdades: limites da democracia no Brasil. São Paulo:
Boitempo Editorial, 2018.

BoCA Bienal. Grada Kilomba, O Barco / The Boat | BoCA 2021. YouTube, 31 dez. 2021.
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=D7vSm5DLgDs. Acesso em: 05 out.
2024.

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. 5. ed. Rio de
Janeiro: Civilização Brasileira, 2017.

CÂMARA, Letícia. A Sereias da Mata, de Renata Dorea. Medium, 15 jul. 2021. Disponível
em: https://medium.com/@leticiacamara/a-sereias-da-mata-de-renata-dorea-fbf3b7712967.
Acesso em: 10 out. 2024.

CANECO, Cássia; MOREIRA, Felipe. Quais histórias as cidades nos contam? A presença
negra nos espaços públicos de São Paulo. Instituto Polis, São Paulo, p. 1-39, 20 nov. 2020.
Disponível em: https://polis.org.br/estudos/presencanegra/. Acesso em: 17 out. 2023.

https://artequeacontece.com.br/obra-de-grada-kilomba-em-inhotim-se-conecta-com-a-historia-do-brasil/
https://artequeacontece.com.br/obra-de-grada-kilomba-em-inhotim-se-conecta-com-a-historia-do-brasil/
https://artequeacontece.com.br/obra-de-grada-kilomba-em-inhotim-se-conecta-com-a-historia-do-brasil/
https://artebrasileiros.com.br/arte/exposicoes/a-nau-performatica-escultorica-e-monumental-de-grada-kilomba/
https://artebrasileiros.com.br/arte/exposicoes/a-nau-performatica-escultorica-e-monumental-de-grada-kilomba/
https://artebrasileiros.com.br/arte/exposicoes/a-nau-performatica-escultorica-e-monumental-de-grada-kilomba/
https://www.youtube.com/watch?v=D7vSm5DLgDs
https://medium.com/@leticiacamara/a-sereias-da-mata-de-renata-dorea-fbf3b7712967
https://polis.org.br/estudos/presencanegra/


165

CARON, Daniele et al. Urbanismo Insurgente e Coletivos Urbanos. In: VI Encontro da
Associação Nacional de Pesquisa e Pós-graduação em Arquitetura e Urbanismo, 2020.

CASA DE CULTURA DO PARQUE. #mirantedaCasa com Luiz Antonio Simas: Cultura na
encruzilhada: utopias, festas e frestas. Disponível em:
https://www.youtube.com/watch?v=m9NlA6nYxlM. Acesso em: 20 ago. 2024.

CHAVES, Eduardo; BUONO, Renata. Guerra às drogas é responsável por um terço dos
assassinatos no Brasil. Piauí, 19 out. 2023. Disponível em:
https://piaui.folha.uol.com.br/guerra-as-drogas-e-responsavel-por-um-terco-dos-assassinatos-
no-brasil/. Acesso em: 14 set. 2024.

D’ANDREA, Tiaraju. Contribuições para a definição dos conceitos periferia e sujeitas e
sujeitos periféricos. Novos Estudos CEBRAP, v. 39, p. 19-36, 2020.

DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. São Paulo: Boitempo Editorial, 2016.

DE GOIS, Pamela Cristina. O feminismo comunitário contra o colonialismo.
(ENTRE)LINHAS: Revista do Programa de Pós-Graduação em História da Universidade
Federal de Ouro Preto, v. 2, n. 1, p. 14-14, 2023.

DE LIMA, Mateus Vieira Villela. Intervenção urbana: arte e resistência no espaço público.
Trabalho de conclusão de curso de pós-graduação em Gestão de Projetos Culturais e
Organização de Eventos. CELAACC/ECA-Universidade de São Paulo, 2013.

DE SOUZA NUNES, Patrícia. As narrativas de resistência de e sobre mulheres nos grafites
da cidade. Iluminuras, v. 22, n. 59, 2021.

DEL PRIORE, Mary. Sobreviventes e guerreiras: uma breve história da mulher no Brasil de
1500 a 2000. São Paulo: Planeta Estratégia, 2020.

DEL PRIORE, Mary Lucy Murray. Brasil Colonial: um caso de famílias no feminino
plural. Cadernos de Pesquisa, São Paulo, n. 91, p. 69-75, 1994. Disponível em:
http://publicacoes.fcc.org.br/ojs/index.php/cp/article/view/878/884. Acesso em: 13 fev. 2021.

EIROA, Camila. Conheça a grafiteira Criola. Revista Trip, 11 jun. 2015. Disponível em:
https://revistatrip.uol.com.br/tpm/conheca-a-grafiteira-criola. Acesso em: 10 out. 2024.

ELAS Não Podem Parar. Direção: Maria Antônia e Débora Matias. Produção: Tainã
Moema. [S.l.]: É Nois na Fita, 2021. Disponível em:
https://vimeo.com/658878185/199e39f96d. Acesso em: 20 fev. 2023.

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: Edições Selo Negro, 2008.

FONSECA, Lívia Gimenes Dias da. Despatriarcalizar e decolonizar o estado brasileiro: um
olhar pelas políticas públicas para mulheres indígenas. 2016. 206 f., il. Tese (Doutorado em
Direito)—Universidade de Brasília, Brasília, 2016.

FEDERICI, Silvia. Calibã e a bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. Tradução de
Coletivo Sycorax. São Paulo: Editora Elefante, 2017.

FRAGA, J. P. A presença das mulheres no espaço urbano: desafios e ressignificações.
Revista Brasileira de Geografia, v. 8, n. 1, p. 121-137, 2016.

https://www.youtube.com/watch?v=m9NlA6nYxlM
https://www.youtube.com/watch?v=m9NlA6nYxlM
https://piaui.folha.uol.com.br/guerra-as-drogas-e-responsavel-por-um-terco-dos-assassinatos-no-brasil/
https://piaui.folha.uol.com.br/guerra-as-drogas-e-responsavel-por-um-terco-dos-assassinatos-no-brasil/
https://piaui.folha.uol.com.br/guerra-as-drogas-e-responsavel-por-um-terco-dos-assassinatos-no-brasil/
http://publicacoes.fcc.org.br/ojs/index.php/cp/article/view/878/884
http://publicacoes.fcc.org.br/ojs/index.php/cp/article/view/878/884
https://revistatrip.uol.com.br/tpm/conheca-a-grafiteira-criola
https://revistatrip.uol.com.br/tpm/conheca-a-grafiteira-criola
https://vimeo.com/658878185/199e39f96d
https://vimeo.com/658878185/199e39f96d


166

FRYDBERG, Marina Bay; FERREIRA, Ana Clara Vega Martinez Veras; DIAS, Emily
Cardoso. “Ocupamos as ruas com estandartes, confetes e serpentinas mostrando que o Rio é
nosso”: o carnaval dos blocos de rua como espaço de luta política pelo direito à cidade. Ponto
Urbe: Revista do Núcleo de Antropologia Urbana da USP, n. 27, 2020.

GAMRANI, Sara; TRIBOUILLARD, Clementine. Gênero e cidades: guia prático e
interseccional para cidades mais inclusivas. Banco Interamericano de Desenvolvimento, 2021.
Disponível em:
https://publications.iadb.org/pt/genero-e-cidades-guia-pratico-e-interseccional-para-cidades-m
ais-inclusivas. Acesso em: 10 ago. 2024.

GENI NUÑEZ. Descolonizando afetos. [S.l.]: Paidós, 2023.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Organização: Flavia Rios e
Márcia Lima. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências Sociais Hoje,
v. 2, n. 1, p. 223-244, 1984.

GONZÁLEZ, Lélia. Racismo e sexismo. São Paulo: Editora Ciências Humanas, 1984.

HELENE, Diana. Gênero e direito à cidade a partir da luta dos movimentos de moradia.
Cadernos Metrópole, v. 21, p. 951-974, 2019.

HOOKS, b. A place where the soul can rest. In: HOOKS, B. Belonging: a culture of place.
New York/London: Routledge, p. 143-152, 2009.

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Tradução de
Ana Luiza Dantas Borges. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2013.

HOOKS, bell. O feminismo é para todo mundo: políticas arrebatadoras. São Paulo: Rosa
dos Tempos, 2018.

HOOKS, bell. Tudo sobre o amor: novas perspectivas. Tradução de Ana Luiza Dantas
Borges. São Paulo: Elefante, 2021.

IBGE – INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Síntese de
indicadores sociais: uma análise das condições de vida da população brasileira: 2018. Rio
de Janeiro: IBGE, 2018.

IEAT UFMG. O potencial urbano da floresta e o devir selvagem da cidade - Ailton Krenak:
CALAS - IEAT, 2021. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=Wb1k6EwaoBQ.
Acesso em: 20 ago. 2024.

INSTITUTO IBIRAPITANGA. Luna B - Artista Urbana, Tatuadora e Ilustradora. 2021.
Disponível em: https://www.ibirapitanga.org.br/artistas/luna-b/. Acesso em: 10 out. 2024.

INSTITUTO INHOTIM. Grada Kilomba – O Barco (2021). Inhotim, 2021. Disponível em:
https://www.inhotim.org.br/eventos/grada-kilomba-o-barco-2021/. Acesso em: 11 out. 2024.

IRIGARAY, Lucy. Esse sexo não é só um sexo. São Paulo: Ed. Senac São Paulo, 2017.

ITABORAHY, Cecília. Renata Dorea: o futuro não demora. Tribuna de Minas, 18 dez. 2022.
Disponível em:
https://tribunademinas.com.br/noticias/cultura/18-12-2022/renata-dorea-o-futuro-nao-demora.

https://publications.iadb.org/pt/genero-e-cidades-guia-pratico-e-interseccional-para-cidades-mais-inclusivas
https://publications.iadb.org/pt/genero-e-cidades-guia-pratico-e-interseccional-para-cidades-mais-inclusivas
https://publications.iadb.org/pt/genero-e-cidades-guia-pratico-e-interseccional-para-cidades-mais-inclusivas
https://www.youtube.com/watch?v=Wb1k6EwaoBQ
https://www.ibirapitanga.org.br/artistas/luna-b/
https://www.inhotim.org.br/eventos/grada-kilomba-o-barco-2021/
https://www.inhotim.org.br/eventos/grada-kilomba-o-barco-2021/
https://tribunademinas.com.br/noticias/cultura/18-12-2022/renata-dorea-o-futuro-nao-demora.html
https://tribunademinas.com.br/noticias/cultura/18-12-2022/renata-dorea-o-futuro-nao-demora.html


167

html. Acesso em: 10 out. 2024.

KATAHIRINE: Mulheres Indígenas pelo Clima. Disponível em: https://katahirine.org.br/.
Acesso em: 26 set. 2024.

KERN, Leslie. Cidade feminista: A luta pelo espaço em um mundo desenhado por homens.
Tradução de Thereza Roque da Motta. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2021.

KILOMBA, Grada. Memórias da Plantação. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.

KRENAK, Ailton. A vida é selvagem. Cadernos Selvagem, v. 12, 2020.

KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022.

KRENAK, Ailton. O amanhã não está à venda. São Paulo: Companhia das Letras, 2020.

LACERDA, Thays de Campos. Tereza de Benguela: identidade e representatividade negra.
Revista de Estudos Acadêmicos de Letras, v. 12, n. 2, p. 89-96, 2019.

LÉLIA Gonzalez: O racismo estrutural. Direção: Jaqueline Conceição. Produção: Casa do
Saber. [S.l.: s.n.], 2020. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=X2ruqJntOWc.
Acesso em: 21 jun. 2023.

LOUREIRO, Bernardo; SANTIAGO, Leila. Gênero e nomes de rua: as mulheres nos
nomes de rua em São Paulo. SP: Medida SP, 2016. Disponível em:
https://medidasp.com/genero-ruas. Acesso em: 17 ago. 2023.

LOUZADA, Bárbara Eulálio. Por uma geografia feminista: olhares sobre gênero, paisagem
e graffiti. 2016.

LUGONES, Maria. Colonialidade e gênero. In: Pensamento feminista hoje: perspectivas
decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020.

LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos Feministas, v. 22, p.
935-952, 2014.

MARIGINI, Gilberto. História - O destino dos negros após abolição. Desafios do
Desenvolvimento, ano 8, edição 70, 2011. Disponível em:
https://www.ipea.gov.br/desafios/index.php?option=com_content&id=2673%3Acatid%3D28.
Acesso em: 20 ago. 2023.

MASI, Carlo Velho. Por que o Brasil tem a terceira maior população carcerária do mundo?
JusBrasil, 2017. Disponível em:
https://www.jusbrasil.com.br/artigos/por-que-o-brasil-tem-a-terceira-maior-populacao-carcera
ria-do-mundo/530028213. Acesso em: 14 set. 2024.

NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo
mascarado. Rio de Janeiro: Editora Paz e Terra, 1978.

NOGUEIRA, Isildinha B. A cor do inconsciente. São Paulo: Editora Perspectiva, 2021.

NÓS, mulheres periféricas. Manifesto. 2015. Site dedicado à publicação de textos e
pesquisas sobre as mulheres periféricas brasileiras. Disponível em:
https://nosmulheresdaperiferia.com.br/manifesto/. Acesso em: 5 jun. 2024.

https://tribunademinas.com.br/noticias/cultura/18-12-2022/renata-dorea-o-futuro-nao-demora.html
https://katahirine.org.br/
https://www.youtube.com/watch?v=X2ruqJntOWc
https://medidasp.com/genero-ruas
https://medidasp.com/genero-ruas
https://www.ipea.gov.br/desafios/index.php?option=com_content&id=2673%3Acatid%3D28
https://www.ipea.gov.br/desafios/index.php?option=com_content&id=2673%3Acatid%3D28
https://www.jusbrasil.com.br/artigos/por-que-o-brasil-tem-a-terceira-maior-populacao-carceraria-do-mundo/530028213
https://www.jusbrasil.com.br/artigos/por-que-o-brasil-tem-a-terceira-maior-populacao-carceraria-do-mundo/530028213
https://www.jusbrasil.com.br/artigos/por-que-o-brasil-tem-a-terceira-maior-populacao-carceraria-do-mundo/530028213
https://nosmulheresdaperiferia.com.br/manifesto/
https://nosmulheresdaperiferia.com.br/manifesto/


168

Observatório Florestal. Criola. 2024. Disponível em:
http://artefato.observatorioflorestal.org.br/artista/criola/. Acesso em: 11 out. 2024.

OKIN, Susan Moller. Gênero, o público e o privado. Revista Estudos Feministas, v. 16, p.
305-332, 2008.

OLIVA, Victoria Ferreira. Do corpo-espaço ao corpo-território: o que a Geografia Feminista
tem a dizer? Ensaios de Geografia, v. 8, n. 17, p. 139-157, 2022.

ORLANDI, Eni Puccinelli. Análise de discurso: princípios & procedimentos. Campinas:
Pontes, 2005.

ORLANDI, Eni Puccinelli; RODRIGUES, Suzy Lagazzi. Discurso e textualidade.
Campinas: Pontes, 2010.

PAINS, Clarissa. Falta mulher (de bronze) no Rio: Das 230 estátuas cariocas, apenas 13
representam personalidades femininas. O Globo, Rio de Janeiro, p. 1-3, 7 mar. 2012.
Disponível em: https://oglobo.globo.com/rio/falta-mulher-de-bronze-no-rio-4253074. Acesso
em: 6 set. 2023.

PAREDES, Julieta. Una sociedad en estado y con estado despatriarcalizador. PNUD,
Proyecto de Fortalecimiento Democrático, 2011.

PDAD. GOVERNO DO DISTRITO FEDERAL; SECRETARIA DE ESTADO DE
PLANEJAMENTO, ORÇAMENTO E ADMINISTRAÇÃO DO DISTRITO FEDERAL
- SEPLAD; INSTITUTO DE PESQUISA E ESTATÍSTICA DO DISTRITO FEDERAL -
IPEDF CODEPLAN (ed.). COMO ANDA BRASÍLIA: Um recorte a partir dos dados da
Pesquisa Distrital por Amostra de Domicílios - PDAD 2021. Brasília: [s. n.], 2023. Relatório.
Disponível em:
https://www.ipe.df.gov.br/wp-content/uploads/2021/12/Relatorio-COMO-ANDA-BRASILIA-
Um-recorte-a-partir-dos-dados-da-Pesquisa-Distrital-por-Amostra-de-Domicilios-PDAD-202
1.pdf. Acesso em: 13 nov. 2023.

PEDUZZI, Pedro. Guerra às drogas custa R$ 15 bilhões por ano em recursos públicos.
Agência Brasil, 26 jun. 2023. Disponível em:
https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2023-06/guerra-drogas-custa-r-15-bilhoes-por-a
no-em-recursos-publicos. Acesso em: 14 set. 2024.

RAGO, Margareth. Trabalho feminino e sexualidade. In: História das mulheres no Brasil.
São Paulo: Contexto, 2001. p. 578-606.

RIBEIRO, Renato. Estudo: 70% da população carcerária no Brasil é negra. Agência Brasil,
4 jul. 2024. Disponível em:
https://agenciabrasil.ebc.com.br/radioagencia-nacional/direitos-humanos/audio/2024-07/estud
o-70-da-populacao-carceraria-no-brasil-e-negra. Acesso em: 14 set. 2024.

ROCHA, João Victor Faria; MORAES, Daniellle Rodrigues. Intervenção Urbana: a
liminaridade entre arte e espaço público. Revista Ponto de Vista, v. 8, n. 1, p. 109-119, 2019.

RODRIGUES, Ana Cabral. Por entre ratos e andorinhas: burburinhos e garatujas de uma
experiência de montagem no limiar das palavras cidade e subjetividade. 2013. 149 f. Tese
(Doutorado em Pesquisa e Planejamento Urbano e Regional) — Universidade Federal do Rio
de Janeiro, Rio de Janeiro, 2013. Disponível em: http://objdig.ufrj.br/42/teses/876841.pdf.
Acesso em: 22 out. 2022.

http://artefato.observatorioflorestal.org.br/artista/criola/
http://artefato.observatorioflorestal.org.br/artista/criola/
https://oglobo.globo.com/rio/falta-mulher-de-bronze-no-rio-4253074
https://www.ipe.df.gov.br/wp-content/uploads/2021/12/Relatorio-COMO-ANDA-BRASILIA-Um-recorte-a-partir-dos-dados-da-Pesquisa-Distrital-por-Amostra-de-Domicilios-PDAD-2021.pdf
https://www.ipe.df.gov.br/wp-content/uploads/2021/12/Relatorio-COMO-ANDA-BRASILIA-Um-recorte-a-partir-dos-dados-da-Pesquisa-Distrital-por-Amostra-de-Domicilios-PDAD-2021.pdf
https://www.ipe.df.gov.br/wp-content/uploads/2021/12/Relatorio-COMO-ANDA-BRASILIA-Um-recorte-a-partir-dos-dados-da-Pesquisa-Distrital-por-Amostra-de-Domicilios-PDAD-2021.pdf
https://www.ipe.df.gov.br/wp-content/uploads/2021/12/Relatorio-COMO-ANDA-BRASILIA-Um-recorte-a-partir-dos-dados-da-Pesquisa-Distrital-por-Amostra-de-Domicilios-PDAD-2021.pdf
https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2023-06/guerra-drogas-custa-r-15-bilhoes-por-ano-em-recursos-publicos
https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2023-06/guerra-drogas-custa-r-15-bilhoes-por-ano-em-recursos-publicos
https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2023-06/guerra-drogas-custa-r-15-bilhoes-por-ano-em-recursos-publicos
https://agenciabrasil.ebc.com.br/radioagencia-nacional/direitos-humanos/audio/2024-07/estudo-70-da-populacao-carceraria-no-brasil-e-negra
https://agenciabrasil.ebc.com.br/radioagencia-nacional/direitos-humanos/audio/2024-07/estudo-70-da-populacao-carceraria-no-brasil-e-negra
https://agenciabrasil.ebc.com.br/radioagencia-nacional/direitos-humanos/audio/2024-07/estudo-70-da-populacao-carceraria-no-brasil-e-negra
http://objdig.ufrj.br/42/teses/876841.pdf


169

RODRIGUES, Ana Cabral; BAPTISTA, Luis Antônio dos Santos. Cidades-imagem:
afirmações e enfrentamentos às políticas da subjetividade. Psicologia & Sociedade, v. 22, p.
422-429, 2010.

RODRIGUES, Paulo Jorge et al. O trabalho feminino durante a revolução industrial. XII
Semana da Mulher, São Paulo, 2015.

ROLNIK, Raquel. O que é cidade. São Paulo: Brasiliense, 1988.

ROSA, Anderson da Silva; BRÊTAS, Ana Cristina Passarella. A violência na vida de
mulheres em situação de rua na cidade de São Paulo, Brasil. Interface-Comunicação, Saúde,
Educação, v. 19, p. 275-285, 2015.

SANTOS, Gabriel Nascimento. Racismo linguístico: os subterrâneos da linguagem e do
racismo. Belo Horizonte: Editora Letramento, 2020.

SANTOS, Marcone Loiola dos; SILVA, Natalino Neves da. A festa nas frestas de um país
em ruínas: reivindicação da memória e celebração da vida a partir do carnaval afro-mineiro.
Editora Unijuí, n. 121, 2024.

SANTOS, Neuza Souza. Tornar-se negro ou as vicissitudes da identidade do negro em
ascensão social. Rio de Janeiro: Graal, 1983.

GAMRANI, Sarah; TRIBOUILLARD, Clementine. Guia prático e interseccional para
cidades mais inclusivas. Banco Interamericano de Desenvolvimento, 2021.

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O espetáculo das raças: cientistas, instituições e a questão
racial no Brasil, 1870-1930. São Paulo: Companhia das Letras, 1993.

SCHWARCZ, Lilia Moritz; STARLING, Heloisa Murgel. Brasil: uma biografia: com
novo pós-escrito. São Paulo: Companhia das Letras, 2015.

SCHWARTZ, Stuart B.Mocambos, quilombos e Palmares: a resistência escrava no Brasil
colonial. Estudos Econômicos (São Paulo), v. 17, n. Especial, p. 61-88, 1987.

SILVA, Giselda Shirley da; SILVA, Vandeir José da. Quilombos brasileiros: alguns
aspectos da trajetória do negro no Brasil. Revista Mosaico — Revista de História, v. 7, n. 2, p.
191-200, 2014.

SANTOS, Maristela; PEREIRA, Sarah. A terra dá, a terra quer. [s.l.]: Ubu Editora, 2023.

SIMAS, Luiz Antonio. Pelas frestas da cidade, 2011. Disponível em:
https://www.instagram.com/luizantoniosimas/p/CwkErIpu4Yv/. Acesso em: 15 ago. 2024.

SIMAS, Luiz Antonio. O corpo encantado das ruas. Rio de Janeiro: Editora José Olympio,
2019.

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Flecha no tempo. Rio de Janeiro: Mórula Editorial,
2019.

SOB constante ameaça. Direção: Andrea Dip e Guilherme Peters. Produção: Didi Lima e
Roberta Carteiro. [S. l.]: Agência Pública, 2018. Disponível em:
https://www.youtube.com/watch?v=TlzROTM5-4M&t=1091s. Acesso em: 23 fev. 2023.

https://www.instagram.com/luizantoniosimas/p/CwkErIpu4Yv/
https://www.instagram.com/luizantoniosimas/p/CwkErIpu4Yv/
https://www.youtube.com/watch?v=TlzROTM5-4M&t=1091s
https://www.youtube.com/watch?v=TlzROTM5-4M&t=1091s


170

SORIANO, Victor. JLo Borges e as lesbianidades negras de sua arte. Revista Híbrida, edição
#3, 2018. Disponível em:
https://revistahibrida.com.br/revista/edicao-3/jlo-lesbianidades-negras/. Acesso em: 10 out.
2024.

SOUZA, Cleber; LOPES, Marcel; VAZ, Luiza. Homens são maioria dos homenageados
com nomes de ruas na cidade de São Paulo: 57,2% das vias da capital paulista foram
nomeadas em homenagem a figuras masculinas. Mulheres representam 8,5% dos nomes
registrados. TV Globo e G1, São Paulo, p. 1-3, 25 jan. 2023.

SPYER, Tereza; MALHEIROS, Mariana; ORTIZ, María Camila. Julieta Paredes:
mulheres indígenas, descolonização do feminismo e políticas do nomear. Revista
Epistemologias do Sul, v. 3, n. 2, p. 22-42, 2019.

TORRES, Walace. Nomes de ruas da cidade têm predominância masculina. Diário de
Uberlândia, Uberlândia, p. 1-3, 6 mar. 2018. Disponível em:
https://diariodeuberlandia.com.br/noticia/15887/nomes-de-ruas-da-cidade-tem-predominancia
-masculina. Acesso em: 18 ago. 2023.

ULLOA, Astrid. Feminismos territoriales en América Latina: defensas de la vida frente a los
extractivismos. Nómadas, n. 45, p. 123-139, 2016.

VALENTI, Jéssica. Objeto sexual: memórias de uma feminista. São Paulo: Editora
Pensamento - Cultrix Ltda, 2018.

VERA, Beatriz; MONFORT, Gislaine; GISLOTI, Laura. Processos de resistência das
mulheres Guarani e Kaiowá pela reprodução da vida diante da violência sistemática do Estado
e do agronegócio: contra e para além dos cercos do patriarcado-colonial-capitalista. Geografia
em Questão, v. 16, n. 03, 2023.

WITTER, Nikellen. Aula 9 - A criação do patriarcado. YouTube, 25 mar. 2021. Disponível
em: https://www.youtube.com/watch?v=EVmXvzoJKuw. Acesso em: 15 jan. 2024.

ZAN, Dirce et al. Grafite e pichação. Educação UFSM, v. 35, n. 03, p. 465-478, 2010.

https://revistahibrida.com.br/revista/edicao-3/jlo-lesbianidades-negras/
https://revistahibrida.com.br/revista/edicao-3/jlo-lesbianidades-negras/
https://diariodeuberlandia.com.br/noticia/15887/nomes-de-ruas-da-cidade-tem-predominancia-masculina
https://diariodeuberlandia.com.br/noticia/15887/nomes-de-ruas-da-cidade-tem-predominancia-masculina
https://diariodeuberlandia.com.br/noticia/15887/nomes-de-ruas-da-cidade-tem-predominancia-masculina
https://www.youtube.com/watch?v=EVmXvzoJKuw

