
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL FLUMINENSE  

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E FILOSOFIA  

DEPARTAMENTO DE PSICOLOGIA 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO STRICTO SENSU EM PSICOLOGIA 

​

​

​

​

​

 

MARILIA LIMA PEREIRA 
​

​

​

​

​

 

OCUPAÇÕES, COTIDIANO E GÊNERO: RECORTES DE UM CUIDADO 
LOCALIZADO.  

​

​

​

​

​

 

NITERÓI – RJ 2025 

 

 

 

 



 

UNIVERSIDADE FEDERAL FLUMINENSE  

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E FILOSOFIA  

DEPARTAMENTO DE PSICOLOGIA 
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO STRICTO SENSU EM PSICOLOGIA 

​

​

​

​

​

 

MARILIA LIMA PEREIRA 
​

​

 

OCUPAÇÕES, COTIDIANO E GÊNERO: RECORTES DE UM CUIDADO 
LOCALIZADO.  

 
 

 

Dissertação apresentada ao Curso de Pós-Graduação Stricto Sensu em Psicologia, da 

Universidade Federal Fluminense, como requisito final para obtenção do título de Mestre 

em Psicologia. Área de Concentração: Estudos da Subjetividade. Linha de Pesquisa: 

Clínica e Subjetividade. 

 

 

 

 

 

 

 

2 



 

UNIVERSIDADE FEDERAL FLUMINENSE  

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS E FILOSOFIA  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO STRICTO SENSU EM PSICOLOGIA​

 

MARILIA LIMA PEREIRA 

​

 

OCUPAÇÕES, COTIDIANO E GÊNERO: RECORTES DE UM CUIDADO 
LOCALIZADO.  

 
 

Dissertação apresentada como requisito parcial para a obtenção do título 

de mestre em psicologia pelo Programa de Pós-Graduação em Psicologia 

na Universidade Federal Fluminense. 

 

Data de aprovação: ____/____/_____ 
​

 

____________________________________________________________________________ 

Profª. Drª. Ana Cláudia Monteiro – Orientadora Universidade Federal Fluminense - UFF 

 

 
____________________________________________________________________________ 

Profª Drª Márcia Oliveira Morais Universidade Federal Fluminense - UFF 

 
​

____________________________________________________________________________ 

         Profª Drª Samira Lima da Costa Universidade Federal do Rio de Janeiro - UFF 

3 



 

 

 

AGRADE(SER) 

 

 

À TEIA VISÍVEL E INVISÍVEL QUE SUSTENTA O MEU MUNDO. 
 

Olhando a tela em branco, me vejo pensativa sobre os tantos nomes que deveria 

recordar neste curto agradecimento. Digo isto porque não me refiro apenas aos que 

participaram ativamente do processo desta escrita, mas sobretudo daqueles que 

fizeram parte do caminho que me trouxe até aqui. 

 

Assim, apesar dos muitos rostos que me chegam à memória, prefiro incluir nestas 

poucas linhas todos os seres, humanos e não humanos, visíveis e invisíveis que 

tornaram essa jornada possível. Da lembrança de minhas ancestrais, que trouxeram ao 

mundo a linhagem da qual faço parte, à terra que em sua generosa oferta, produz o 

alimento que sustenta meu corpo em meio ao mundo. 

 

Agradeço também à rede imensurável que mantém vivos os espaços e serviços que 

me permitiram ir e vir, comer, vestir e toda a sorte de necessidades em que me vejo 

atendida,  nestes e em outros dias. Agradeço às amigas, mulheres e colegas com 

quem tive bons e sinceros encontros. 

 

Agradeço ao meu pai por cada ensinamento seu, pela sua força e coragem, que me 

ensinaram a também experimentar o mundo. Ele que carregava em seus pertences, 

minha carteira de estudante  e repetia sempre que tinha a oportunidade: “Viu, minha 

filha se formou doutora.” E ainda que eu não fosse e ainda que ele soubesse, seu 

4 



 

orgulho ecoava pelo fato de ter me apoiado a chegar aonde não pôde. Assim, agradeço 

pela sua vida, que generosamente engrandeceu a minha. 

 

Agradeço também aos professores que investiram incontáveis horas de  estudo e 

ensino e considerável perseverança no sonho de educar. Agradeço sobretudo, por 

despertarem em mim o interesse pelas  pequenas perguntas, que me levam ao 

ordinário e ainda assim, extraordinário da vida. 

Agradeço ao cuidado gestado nos encontros que por obra do acaso ou destino foram 

possíveis em minha profissão. Agradeço a possibilidade de aprender com inúmeras 

mulheres, por sua força e coragem. Por seu afeto, por suas lutas, suas histórias e 

reinvenções. 
 

Que a vida seja Vida, para todos nós. 
​

 

​

​

​

​

​

​

​

​

​

​

​

​

​

​

​

​

​

5 



 

​

​

 

RESUMO 

 

 

Esta dissertação busca compreender a relação entre gênero e cuidado a partir de uma 

perspectiva histórica e política, destacando como a construção social do papel da mulher 

esteve atrelada à manutenção da família burguesa por meio da naturalização do trabalho de 

cuidado. Partindo das memórias e encontros com outras mulheres e de vivências pessoais de 

cuidado e luto, o texto  tensiona as imposições e normatizações de gênero que perpassam 

estes fragmentos, evidenciando como essas estruturas influenciam tanto a vida individual 

quanto coletiva. Ao problematizar a ideia do cuidado como um dever feminino, a pesquisa 

investiga as violências simbólicas e materiais que emergem da expectativa social de que as 

mulheres se dediquem ao outro, enquanto suas próprias subjetividades são moldadas por esse 

imperativo. Para tanto, são exploradas as dimensões afetivas, históricas e políticas do cuidado, 

buscando desnaturalizar as convenções de gênero e abrir caminho para novas possibilidades 

de existência, escolha e ação no mundo.  

Palavras-chave: Gênero, cuidado, história das mulheres, subjetividade, cotidiano, terapia 

ocupacional. ​

​

​

 

 

 

 

 

 

6 



 

 

ABSTRACT 

 

 

This dissertation seeks to understand the relationship between gender and care from a 

historical and political perspective, highlighting how the social construction of women's roles has 

been linked to the maintenance of the bourgeois family through the naturalization of care work. 

Drawing from memories, encounters with other women, and personal experiences of care and 

grief, the text challenges the gendered norms and impositions that permeate these fragments, 

demonstrating how these structures influence both individual and collective life. By 

problematizing the idea of care as a feminine duty, the research investigates the symbolic and 

material violence that arises from the social expectation that women dedicate themselves to 

others while their own subjectivities are shaped by this imperative. To this end, the affective, 

historical, and political dimensions of care are explored, aiming to denaturalize gender 

conventions and open paths to new possibilities for existence, choice, and action in the world. 

Keywords: Gender, care, women's history, subjectivity, everyday life, occupational therapy. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

7 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
"Escrevo para registrar o que os outros apagam quando falo, para reescrever as histórias mal 

escritas sobre mim, sobre você. Para me tornar mais íntima comigo mesma e consigo. Para me 

descobrir, preservar-me, construir-me, alcançar autonomia. Para desfazer os mitos de que sou 

uma profetisa louca ou uma pobre alma sofredora. Para me convencer de que tenho valor e que 

o que tenho para dizer não é um monte de merda. Para mostrar que eu posso e que eu 

escreverei, sem me importar com as advertências contrárias. Escreverei sobre o não dito, sem 

me importar com o suspiro de ultraje do censor e da audiência. Finalmente, escrevo porque 

tenho medo de escrever, mas tenho um medo maior de não escrever.” 

 

(Glória Anzaldua)

8 



 

 
SUMÁRIO: 

 
 

1.0  ATRAVESSAMENTOS ……………………………………………………………. 11 

1.1  UM BOM CUIDADO……………………………………………………………….. 13 

1.2  CUIDADO NOS ESTUDOS DA DEFICIÊNCIA: UMA ÉTICA 
FUNDAMENTAL………………………………………………………………………… 15 

1.3  COTIDIANO, MATERNIDADE E CUIDADO……………………………………. 17  

2.0  RECURSOS E MODOS DE CAMINHAR: O QUE PODE A PALAVRA 
ENCARNADA? …………………………………………………………………………. 22 

3.0  MULHERES QUE CUIDAM - CONVERSA COM AUTORAS ………………..  25 

3.1  PODER E AFETO NO BRASIL DE 1500 ………………………………………. 28 

4.0  QUAL É O CUIDADO QUE NOS MOVE?...................................................... 31 

4.1 O EXERCÍCIO DE SANCOFA……………………………………………………..33 

 I - Olhar para trás: Ancestralidade e Modos e Vida 

 II - Olhar o presente, redimensionar o passado e ressignificar o futuro 

4.2 A TAREFA DO CUIDADO………………………………………………………… 36 

5.0   QUE CORPOS OCUPAM O CUIDADO……………………………………….  41 

5.1    AUTOCUIDADO COMO ESTRATÉGIA POLÍTICA…………………………..44 

6.0 -  AMOR E COMUNIDADE COMO  POLÍTICAS DE RESISTÊNCIA……….. 50 

IMAGENS:   ARTE PARA TRILHAR AFETOS …………………………………….. 56 

9 



 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS……………………………………………….. 66 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

10 



 

 
1.0  ATRAVESSAMENTOS:  
 

"Um movimento feminista nem sempre acontece em público.  
Um movimento feminista pode estar em curso  

no momento em que uma mulher desaba,  
naquele momento em que ela não aguenta mais  

a violência que satura seu mundo."  
Sara Ahmed  

 

 

 

 

São 7h da manhã e aos poucos a equipe chega para a primeira reunião do dia. Avisos 

sobre eventos internos, agenda de avaliações e casos clínicos são trocados naquele 

espaço. Naquele dia a mãe de um usuário do serviço, havia convocado uma reunião 

com toda a equipe. Pairava no ar um certo incômodo. Ouço frases como “essa mãe é 

muito chata”, outros contam de reclamações anteriores, apontando para uma 

personalidade demandante. Às 8h em ponto ela chega. Com seus olhos azuis 

amendoados, se senta à minha frente e aguarda a chegada de toda a equipe. 

Iniciamos nossa conversa e ela nos conta dos percalços com a escola, uma instituição 

militar. Fala de como a mesma havia responsabilizado a equipe clínica, em manejar o 

comportamento de seu filho, diagnosticado com autismo grave, comumente 

classificado na literatura científica comportamental como “nível 3 de suporte”. Em sua 

fala, ela traz o seguinte pedido: de que a equipe possa trabalhar de forma conjunta 

com a escola. Imagina que se todos os profissionais operassem na mesma direção, 

algo de diferente poderia acontecer. Como resposta, a equipe aponta o dever da 

escola em seu exercício de inclusão, afirmando haver uma tarefa própria da instituição 

de ensino, em pensar estratégias de permanência e adaptação pedagógica para a 

criança. Há desta forma, por parte da equipe uma negativa, quase que imediata. Os 

11 



 

colegas um a um vão elencando a sua conduta clínica, numa tentativa talvez discreta 

de defender o trabalho ali desenvolvido. Em outro momento, ela é relembrada de que 

não tem executado as atividades solicitadas por alguns profissionais, e que deveriam 

ser ofertadas no ambiente domiciliar como parte do processo terapêutico. Levantam-se 

também questões sobre a recente ausência da criança ao serviço e a possibilidade de 

que sua vaga fosse retirada, caso não houvesse justificativas médicas para o fato. 

Assim, esta mulher recebe a sugestão de que há por parte da escola e também dela 

uma falha no processo de cuidado, e que assim, nada de novo poderia ser feito. 

Lembro de ouvi-la dizer já com a voz embargada: “é que eu não estou dando conta”. 

Lembro de ver seu rosto sendo tomado por um certo rubor seguido de um choro que 

se seguia de um soluço e depois do choro novamente. Um copo de água surge 

“generosamente” diante dela, e eu peço a palavra para sugerir uma reunião com a 

escola. Trocar experiências, pensar soluções, criar laços que nos permitissem lembrar 

sobre como cuidar talvez fosse habitar a invenção. Aproveito para perguntá-la sobre 

seu acompanhamento psicológico e sobre os outros espaços de vida, redes de apoio e 

cuidado que porventura ela pudesse encontrar em sua rotina. Ela me conta que depois 

do diagnóstico de autismo do filho alguns anos atrás, o cuidado da criança e afazeres 

domésticos se concentraram nela. Fala dos desafios de ocupar outros espaços, como 

o de lazer ou mesmo organizar seu próprio cuidado em saúde, devido à rotina intensa 

de terapias direcionadas ao filho. Nos conta da culpa que carrega por sentir que 

precariza a relação e presença junto à filha mais velha. Em outro momento, lamenta-se 

de nunca ter exercido a carreira de advogada, já que na atual dinâmica, priorizou o 

cuidado materno e doméstico, em favor do crescimento profissional do marido, um 

militar em franca ascensão em seu posto de trabalho. 

 
  

Este é o relato de como comecei este trabalho. Olhando para as histórias, tão 

comuns em espaços de cuidado. Foi assim que me senti convocada à escrita e a 

pesquisa. Nesse momento, a história de mulheres, mães de pessoas com deficiência, 

era parte de meu cotidiano. E o trabalho apontava para a relação entre cuidado, 

maternidade e deficiência , alinhavando as questões de gênero e a vivência destas 

12 



 

mulheres, que doutoras ou não, me ensinavam um pouco mais sobre o que  é ser 

mulher no mundo.  

Nesta época eu ainda não concebia a tarefa de me colocar como alguém que é 

também pesquisada. Ainda que fosse atravessada pela experiência do cuidado que 

percorria meus dias, meus olhos estavam voltados às mulheres e seu cuidado a 

pessoas com deficiência, a especificidade com que suas rotinas eram capturadas e a 

direta correlação com as questões de gênero.   Eu não podia imaginar que poucos 

meses depois, eu seria convocada ao que chamo de “transfigurar em uma mulher que 

cuida de um outro alguém”, de maneira que toda a minha vida fosse modificada. 

Portanto, esta é uma história real sobre mulheres reais, sobre uma pesquisadora real. 

Carne e osso, lágrimas, raiva, medo, alegria e outra vez medo.  

A experiência de deslocar o que leio e o que sinto em palavras, foi para mim 

talvez o maior desafio em minha escrita. Não porque não pudesse escrever. Mas 

porque escrever ainda me dói e desperta memórias, coisas para as quais ainda não 

tenho nome. Dar tempo ao tempo da dor, em um calendário acadêmico, era parte do 

que me desafiava. Como escrever, produzir, dar à luz, quando tudo pede silêncio, 

parada, descanso, cessação? Só as Deusas, minha terapeuta e algumas amigas, 

sabem o quanto foi difícil chegar até aqui. Por isso, ao lerem o trabalho que se segue, 

saibam que escrever na dor e sobre a dor,  é um exercício visceral, próprio daquilo que 

chamamos de humano.  

1.1 UM BOM CUIDADO 

Ao iniciar o percurso desta pesquisa, meus olhos estavam atentos à recorrência 

de palavras como :cansaço, exaustão, solidão, medo. Toda sorte de experiências 

afetivas e físicas que surgiam em meus encontros com mulheres, cuidadoras de 

pessoas com deficiência. Reconhecer a rotina desafiante destas mulheres, foi um 

caminho necessário de escuta e aprendizado.  

 

13 



 

Para realizar um bom cuidado, atendendo em uma clínica particular, em uma 

área de classe média da cidade de Juiz de Fora, em atendimentos cronometrados, em 

uma sala com câmeras, em uma agenda lotada, sempre foi preciso recusar algumas 

normas. Recuar ao que nos é prescrito, talvez seja um bom começo para se produzir 

um bom cuidado. Quando a saúde perpassa a lógica capitalista e sua acumulação de 

capital, espreitar-se entre as salas de uma clínica, para incluir a mãe em uma sessão 

de seu filho, de forma a poder acolhê-la,  trocar telefones, abraçar, olhar nos olhos, 

saber como vão seus dias, sua saúde, seu tempo livro, se há tempo livre, se há redes 

de suporte, amigos, amantes. Todas estas lacunas, quase sempre sem resposta e 

quase sempre sem perguntas, precisam ser olhadas, para que as mulheres que 

sustentam o mundo, com seu tempo, corpos e dedicação, sejam vistas e ouvidas e 

amparadas, para além de um reconhecimento de sua força e resiliência.  

Há muito tenho dito que o discurso que nos parabeniza pela força diante das 

dificuldades, é um recurso cruel e sutil que nos obriga a orgulharmo-nos de nossa 

própria exploração. Romantizar, normalizar o cuidado não remunerado ou precarizado, 

incluindo neste pacote o gênero e a suposta predisposição ao um outro, constituem um 

projeto histórico de construção de uma sociedade e modo de produção,  que não 

poderia existir sem a presença de mulheres nos espaços privados, cuidando da casa, 

da educação e dos filhos de seus homens. Quando tocamos no tema maternidade, 

encontramos uma clara naturalização do cuidado feminino. A mulher em todos os 

espaços, inclusive os acadêmicos, precisou desbravar um longo caminho, para se 

fazer ouvir e produzir o que chamamos de conhecimento.  

Em meus atendimentos como terapeuta ocupacional, alinhar as discussões de 

gênero e deficiência, me pareceu de certa forma urgente. Primeiro para que 

pudéssemos alcançar aqueles de quem cuidamos, de maneira que as estruturas 

interseccionais que produzem seu sofrimento sejam vistas, compreendidas e 

elaboradas em nosso processo de cuidado.  Em um segundo plano, para poder 

produzir outras práticas, construindo novas visões e ações que possam  reencantar o 

mundo, a partir de um bom cuidado.  
 

14 



 

1.2  CUIDADO NOS ESTUDOS DA DEFICIÊNCIA: UMA ÉTICA FUNDAMENTAL.  
 

Débora Diniz, antropóloga, professora e pesquisadora, nos apresenta em seu 

livro “O que é Deficiência?” um pouco do que seria a constituição da primeira geração 

de teóricos do modelo social da deficiência. Para a autora,  encontramos inicialmente 

um espaço ocupado por homens brancos e deficientes, que mobilizaram a partir de 

seus lugares, avanços consideráveis na discussão da multiplicidade dos corpos e seus 

modos de vida.  

Havia para estes homens duas grandes premissas: a descentralização do 

discurso médico sobre a deficiência e a introdução de uma leitura sociológica, que 

presumia a necessidade da eliminação de barreiras sociais; numa crítica direcionada 

ao próprio capitalismo como produtor de desigualdade, por sua clara incapacidade em 

responder à diversidade da variação corporal humana. Para estes autores, a retirada 

destas barreiras daria aos deficientes condições igualitárias para se tornarem sujeitos 

produtivos e participantes da sociedade. Uma visão que futuramente seria criticada e 

ampliada pelo movimento feminista e que compreenderemos no desenrolar deste 

trabalho ( DINIZ, 2003, 2007).  

A entrada de abordagens feministas trouxe de fato outras perspectivas, 

apontando para o que se chama de segunda geração do modelo social da deficiência. 

Se antes, as temáticas a respeito de gênero eram dadas de forma tímida e incipiente, a 

partir dos anos 90 e 2000, as teóricas trouxeram à tona questões como a subjetividade, 

a dor e a vulnerabilidade na deficiência, além da problematização de conceitos como 

autonomia, independência e cuidado. Foi nessa seara de discussões que o tema 

“cuidadores de pessoas com deficiência” surgiu com mais força, dando voz a mulheres 

que apontavam a complexa relação entre deficiência e gênero. (DINIZ, 2003,2007; 

GARLAND-THOMSON, 2002 ; MELLO, NUERNBERG; 2012) 

 

 

 

15 



 

Eva Kittay, filófosa, teórica feminista e mãe de uma filha com paralisia cerebral, 

foi uma das pioneiras do movimento ao apontar dois grandes argumentos sobre as 

relações entre cuidado, justiça e igualdade social: o cuidado para a autora deveria ser 

um princípio ético e de responsabilidade não apenas da família, mas do Estado e da 

sociedade. Além disso, apontava os conceitos de independência como pouco 

acessíveis à própria experiência humana, sugerindo a interdependência como termo e 

condição mais adequada para se pensar o que a própria autora denominou uma ética 

do cuidado (KITTAY, JENNING e WASUANNA, 2005). 

Para Kittay, todos nós, em diferentes etapas da vida, experimentamos vínculos 

de interdependência. Do nascimento à morte, estes vínculos seriam responsáveis por 

estruturar nossas relações, sustentando o cuidado como lugar de garantias 

fundamentais. Assim, o cuidado exerceria não apenas uma instância social e 

desvinculada da função feminina, mas uma experiência humana da alteridade, da 

relação e da abertura às necessidades de um outro.(GUIMARÃES,2010; KITTAY,1999 

;MORRIS,2001)  

Tal perspectiva foi duramente criticada por alguns teóricos do movimento, que 

apontavam a necessidade do cuidado enquanto um lugar de subalternidade e 

dependência. Tencionamos aqui a interlocução entre os modelos de produtividade 

neoliberal e as dinâmicas de autonomia masculina - próprias do universo patriarcal - 

que de certo ponto, apostaram na independência como a experiência do desempenho 

e sucesso pessoal. 

Uma expectativa que segue mascarando a realidade de que esses mesmos 

homens, atuam no mundo público, vestidos, alimentados e tendo seus filhos educados, 

por meio de trabalhos invisíveis e pouco ou não remunerados, de mulheres, que ao 

longo de suas vidas, vivem o apagamento e desvalorização de seu trabalho. Um outro 

ponto não menos importante, e que sugere a falácia dessas críticas, é a condição 

clínica e social de deficientes e doentes crônicos graves, sujeitos ao cuidado e apoio 

constante para a manutenção da própria vida (DINIZ, 2003; HITARA, 2014; PASCALE 

MOLINIER e PATRÍCIA PAPERMAN, 2015; TRONTO; 2013).  

16 



 

Raquel Guimarães nos aponta em seus escritos que:  

 

Em sociedades que não reconhecem a dependência, frequentemente a pessoa que 
cuida é explorada e invisibilizada. O trabalho do cuidado ocupa uma posição inferior em 
uma hierarquia de gênero que organiza a vida em sociedade, por isso não há políticas 
públicas voltadas ao cuidado, tampouco proteção social para quem o exerce.A questão 
da deficiência compreendida sem a abordagem transversal de gênero produz impactos 
significativos na vida de pessoas que exercem o ofício do cuidado (GUIMARÃES, 2010, 
p. 210). 

 

A ética feminista do cuidado propõe portanto desconfinar o cuidado do espaço 

privado, ampliando as discussões a cerca das políticas e de uma ética que trascenda a 

questão da deficiência. 

 

 
1.3  COTIDIANO, MATERNIDADE E CUIDADO  

 

Para compreender a profunda relação entre gênero e cuidado, é necessário 

resgatar um processo de construção histórica e política. O papel da mulher em 

acumular funções, a partir de um discurso de amor, sacrifício e devoção familiar foi 

construído em países europeus por quase 300 anos, de forma que a função de 

cuidadora integral dos filhos, tivessem um papel fundamental na manutenção da 

família burguesa. Essa lenta produção histórica e sexista, resultou na total 

responsabilização da mulher pela reprodução e manutenção do próprio ciclo de vida, 

que iria da contracepção à vida adulta, processo que veremos mais adiante neste 

trabalho. (SCAVONE, 2003)  

A escolha pelo termo mulher, antes de mãe, aponta o tensionamento deste 

trabalho, que propôs em um primeiro momento pensar os atravessamentos de gênero 

e a forma com que estes repercutiam nas esferas individuais e coletivas da vida . 

Assim,  sinalizar a direta relação entre o gênero e as transformações ocupacionais a 

que estas mulheres estão sujeitas, foi o caminho para que esta escrita não se 

deslocasse das questões políticas a que estão envolvidas.  

17 



 

Ainda que o termo mulher inspire a noção de uma experiência ou identidade 

fixa, nos ocupamos nesta pesquisa da justa reflexão sobre suas armadilhas e 

imposições relacionadas ao gênero, algo que nos ajuda a transitar pelos lugares 

cativos, inscritos há muito tempo pela normatização dos corpos, das ideias e dos 

signos que compõem a linguagem estética do cotidiano. Como nos aponta Judith 

Butler, em seus escritos sobre a performance social do gênero:  

 

O gênero não é de modo algum uma identidade estável nem lócus de agência do qual 
procederam diferentes atos; ele é, pelo contrário, uma identidade constituída de forma 
tênue no tempo – uma identidade instituída por meio de uma repetição estilizada de 
atos. Além disso, o gênero, ao ser instituído pela estilização do corpo, deve ser 
entendido como a maneira cotidiana por meio da qual gestos corporais, movimentos e 
encenações de todos os tipos constituem a ilusão de um “eu” generificado permanente. 
Essa formulação desloca o conceito de gênero para além do domínio de um modelo 
substancial de identidade para um modelo que exige uma concepção de temporalidade 
social constituída (BUTLER, 1988/2018, p. 3). 

 

  

Assim, ao me debruçar sobre o cotidiano das mulheres que escuto em meus 

atendimentos, pude reconhecer o que tensiona Rachel Soihet, em seus estudos sobre 

Hannah Arendt. A percepção sobre o público e o privado e a forma como o espaço 

privado: a casa, o lar , encerra mulheres, crianças, idosos e pessoas com deficiência a 

uma experiência de subalternidade, nos conta sobre como  a limitação destes grupos 

nos espaços públicos os tira do lugar da palavra , do debate e da própria experiência 

política. (MARTIN 2006; SOIHET,1989)  

Para as mulheres cuidadoras e mães de pessoas com deficiência, há 

particularidades neste processo. É quase sempre seu, o ônus de uma criança gerada 

com deficiência ou doença genética; não apenas pelo tempo de vida dedicado, mas 

também porque em seus corpos será inscrito o estigma de um útero defeituoso, 

incapaz de gerar uma vida que sirva aos interesses de uma sociedade moderna e 

produtiva. (CLÍMACO, 2020)  

Ao longo da prática e encontro com estas mulheres, fui testemunhando o 

processo de luto, em que a perda do filho ideal, dá lugar a profundas transformações 

18 



 

em sua rotina. Diagnósticos, exames, espaços de saúde e educação, estão inclusos 

em seus cotidianos. Alterações na renda familiar, dificuldades em acessar espaços 

públicos de lazer e entretenimento, são algumas das questões levantadas. Quando 

trabalhadoras, espera-se com especial naturalidade, que abdiquem de seus empregos 

em detrimento do cuidado materno e doméstico, ou que equilibrem com primazia 

trabalho e cuidado doméstico, de forma que ainda que participem da vida pública, e a 

depender do nível de dependência de seus filhos, precisarão ocupar o papel de 

mediadoras, intérpretes e terapeutas dos sujeitos que cuidam, sendo este um outro 

modus de ocupação que detêm em si novas capturas de seus cotidianos.  

Assim nos deparamos com a frequente necessidade da reinvenção de seus 

papéis e rotina. Para algumas mulheres, haverá a precarização de espaços de vida já 

conquistados. Carreira, viagens, círculos sociais, lazer, vida sexual, podem ser 

reduzidos, modificados ou eliminados de suas vidas. Em outras circunstâncias, estas 

mulheres precisam aprender a operacionalizar e gerenciar novos espaços, em um 

processo que as leva a ocupar outros papéis ocupacionais, quando por exemplo suas 

rotinas se tornam imersas em centros de tratamento e reabilitação em saúde, 

obrigando-as a aprenderem técnicas, termos e manejos relacionados ao saber 

biomédico.  

Assim, problematizar o cotidiano de mulheres, mães de pessoas com 

deficiência, torna-se um necessário percurso pelo terreno pedregoso do patriarcado e 

de seus sistemas de poder e dominação. A inserção dos estudos da cotidianidade, nos 

oferece lugar a necessária reflexão sobre os papéis e desempenho a que estas 

mulheres são sujeitadas e nos permite endereçar uma esfera que é ao mesmo tempo 

íntima e social  

Como aponta a terapeuta ocupacional Sandra Galheigo, ao citar Lefebvre um 

teórico do cotidiano: o cotidiano não é apenas um conceito, mas um “[...] fio condutor 

para conhecer a ‘sociedade’, situando o cotidiano no global: o Estado, a técnica, a 

tecnicidade, a cultura (ou a decomposição da cultura)”. Assim, segundo Galhego, o 

conhecimento do cotidiano nos permite conhecer o que nele antes era oculto. 

Biografias, hábitos, desejos, aspectos sociais, culturais e econômicos são 

19 



 

entrelaçados, de maneira que seja possível acessar o espaço tempo, em que se 

inscrevem a cultura, as histórias de vida e suas relações sociais. (GALHEIGO, 2020, 

pag 21).  

Quando pensamos na complexidade dos papéis e esferas ocupacionais, e na 

forma como apontam os níveis de participação social, nos deparamos com inúmeros 

relatos e pesquisas, que comumente apontam para a maternidade de pessoas com 

deficiência, como experiência diretamente ligada à redução de participação em 

espaços sociais, sejam eles públicos ou privados. (ALVES, COSTA, 2014; 

MILLER,1995 ; ROCHA, SOUZA, 2018).  

De fato, é importante compreender, que a redução da participação destas 

mulheres nos espaços públicos, apontam outras questões sociais. Segundo dados de 

2019, da Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios Contínua (PNADc-IBGE, 2019), 

“mulheres dedicaram, em média, 21,3 horas por semana com afazeres domésticos e 

cuidado de pessoas em 2018, quase o dobro do que os homens gastaram com as 

mesmas tarefas – 10,9 horas”. Estes resultados apontam para o aumento da ocupação 

feminina em atividades instrumentais da vida diária.  

Para a AOTA (American Occupational Therapy Association), esta categoria de 

ocupação relaciona-se de modo geral, ao gerenciamento da casa e do cuidado com os 

outros. Esta ampliação na participação de mulheres em tarefas domésticas e de 

cuidado, nos aponta um outro cenário de discussões, desdobrando a maneira como 

compreendemos as relações de gênero e participação ocupacional. Podemos por 

exemplo relacionar o trabalho doméstico não remunerado de mulheres, à redução da 

participação de espaços coletivos e políticos. Flávia Biroli ao falar sobre gênero e 

desigualdade, nos aponta a gestão do cuidado como um parâmetro para se pensar a 

democracia: 
7  

Há, como na divisão sexual do trabalho, um paralelo entre as posições de desvantagem 
nas relações de cuidado e a exclusão ou baixa presença nos ambientes em que leis e 
políticas são definidas. Isso nos leva ao segundo motivo para considerar o cuidado 
como problema para a democracia. As relações de cuidado, apesar de envolverem 
dimensões profundamente pessoais e afetivas da vida, organizam-se em ambientes 
institucionais e econômicos específicos. As alternativas nas relações cotidianas e os 
padrões correntes de sociabilidade e solidariedade são estruturados, e pesam neles os 

20 



 

padrões de responsabilização e as formas de concentração de poder correntes (Biroli 
pág, 54).  

Assim, ao nos debruçarmos pelo cotidiano de mulheres, mães de pessoas com 

deficiência, encontramos um cenário de profundos entrelaçamentos, onde gênero, 

cultura, linguagem, raça e capital, se encontram, constituindo um quadro de múltiplas 

dinâmicas interseccionais, confirmando assim a relevância do que há no tecido da 

cotidianidade, representado por estruturas, práticas, mas também por recursos e 

ferramentas que podem contribuir para a construção de uma subjetividade capaz de 

produzir a renúncia a determinadas dinâmicas de opressão e alienação.  

Neste sentido, Agnes Heller, outra teórica da cotidianidade, nos aponta em seus 

estudos a importância do conflito e do que a própria autora denomina “rebelião das 

sadias aspirações humanas contra o conformismo”. Para Agnes, há para os sujeitos a 

possibilidade de uma recusa ao ideal, ao dever-ser, enquanto um limitador das 

possibilidades humanas, “já que os homens não são manipuláveis indefinidamente em 

qualquer direção, existindo um ponto limite, um limes no qual deixam de ser objetos e 

se transformam em sujeitos"(HELLER, (2000, p. 99).  

Para operacionalizar esta escrita, que se utiliza da cotidianidade, do encontro e 

daquilo que transpassa o corpo de quem pesquisa, utilizaremos recursos da escrita e 

da memória como objetos de análise e reflexão.  

 

 

 

21 



 

 
2.0  Recursos e modos de caminhar: o que pode a palavra 
encarnada? 
 
 

O que pode a pesquisadora, quando encontra no corpo, memórias e afetações, 

que se tornam histórias, perguntas e reflexões?  

O caminho aqui proposto é o da escrita de narrativas com recortes temáticos, 

que versam acima de tudo, sobre memórias e encontros que remetem ao tema das 

mulheres cuidadoras. Os textos apresentados nos próximos capítulos são construídos 

como retalhos de muitas histórias. Experiências que atravessam os olhos, ouvidos, a 

pele, e que dão lugar a algo que nos acontece.  

 

Como nos diz Jorge Larrosa, em seu livro “Tremores” : 

 
O sujeito da experiência seria algo como um território de passagem, algo como uma 
superfície sensível que aquilo que acontece afeta de algum modo, produz alguns afetos, 
inscreve algumas marcas, deixa alguns vestígios, alguns efeitos. Se escutamos em 
francês, em que a experiência é “ce que nous arrive”, o sujeito da experiência é um 
ponto de chegada, um lugar a que chegam as coisas, como um lugar que recebe o que 
chega e que, ao receber, lhe dá lugar. E em português, em italiano e em inglês, em que 
a experiência soa como “aquilo que nos acontece, nos sucede”, ou “happen to us”, o 
sujeito da experiência é sobretudo um espaço onde têm lugar os 
acontecimentos.(Larrosa, pag 18) 
 
 

Assim, a tentativa nesse tipo de escrita é transcrever a experiência em  matéria 

prima para uma escrita localizada, na medida em que afetos e acontecimentos, podem 

ser revisitados, elaborados e conectados às tensões e estruturas próprias do cotidiano. 

Sara Ahmed (2022) , pesquisadora e ativista, aponta em seu livro Viver uma 

vida feminista,  a possibilidade de  “reabitar o passado”, e reconhecer  naquilo que nos 

aconteceu,  uma  maneira de localizar o sexismo, a violência e os próprios arranjos 

sociais que encerram mulheres em espaços e papéis cativos. 

 

22 



 

A escrita de retorno aos acontecimentos, torna-se então não apenas um recurso 

ético, político e  pessoal ,mas também um instrumento de denúncia e elaboração de 

novas formas de se ocupar o mundo, na medida em que amplia a consciência sobre 

aquilo que antes não podia ser nomeado. Para Ahmed dar nome às violências, 

torna-se ferramenta política de percepção, na medida em que desestabiliza a distinção 

entre sujeitos, quebrando os pactos de indiferença e desconexão:  

 

Se um mundo pode ser o que aprendemos a não perceber, perceber torna-se um tipo de 
trabalho político. O que aprendemos a não perceber? Aprendemos a não perceber 
certos sofrimentos, de modo que, se o sofrimento de alguém que nos é estranho 
aparece, é apenas de modo vago, no fundo de nossa consciência. Na verdade, esta é 
outra forma de identificar a figura do estranho: estranhos não são simplesmente quem 
não reconhecemos, mas quem reconhecemos como estranhos, não apenas quem você 
não conhece, mas quem você não deveria conhecer. (AHMED, 2022,p 57)  

 

 

Em um momento posterior, a escrita perpassa o corpo de quem escreve, na 

medida em que pesquisadora e pesquisada se transformam na experiência.  

Quando nomeio no título deste trabalho o "cuidado localizado", faço menção às 

ideias de Donna Haraway, que nos convida a repensar a necessidade de reconexão 

entre corpo e mente, na produção do conhecimento. Combatendo a construção de 

verdades universais, produzidas por homens brancos e europeus. Haraway defende o 

que chama de um saber localizado, onde corpo e objeto encontram espaço para a 

produção de novos saberes, numa visão parcial que torna capaz a produção de uma 

ciência, não pela expressão de determinadas identidades, mas pelo posicionamento 

crítico sobre o seu objeto. Assim o que proponho é pensar, a partir desta vivência 

encarnada, as dinâmicas do cuidado e como ele se insere na vida, no cotidiano e 

ocupação de inúmeras mulheres em nossa sociedade, a começar por mim.  

 

A produção deste conhecimento in vivo aponta para uma maneira de se produzir 

ciência e abarca sua relação com o próprio feminismo, a partir de uma racionalidade 

posicionada: 

 

23 



 

A questão da ciência para o feminismo diz respeito à objetividade como racionalidade 
posicionada. Suas imagens não são produtos da escapatória ou da transcendência de 
limites, isto é, visões de cima, mas sim a junção de visões parciais e de vozes vacilantes 
numa posição coletiva de sujeito que promete uma visão de meios de corporificação 
finita continuada, de viver dentro de limites e contradições, isto é, visões desde algum 
lugar. (Haraway,p. 33) 

Assim, na medida em que a consciência nos leva também aos recursos de 

nossa força, é justo afirmar que o trabalho aqui proposto é escrito a inúmeras mãos. 

Utilizando não apenas teóricas acadêmicas, (Débora Diniz, Eva Kittay, Jenny Morris, 

Rosemarie Garland- Thomson, Anahi Guedes, Agnes Heller, dentre outras, mas todo o 

conjunto de mulheres, mestras do cotidiano, que ao cruzarem meu caminho, me 

trouxeram a exata medida do que seja encontro e reinvenção.  

Para definir um estilo e compor a abordagem da escrita de si defendida por 

teóricas(os), estudiosas(os) e escritoras(es) como Carolina Maria de Jesus (1986), 

Maria da Conceição Evaristo (2005), Donna Haraway (1995), Gloria Anzaldúa, (2000), 

Beatriz Nascimento (2007) entre outras, retorno às vivências pessoais de cuidado, que 

transitam entre memórias de uma vida recente e daquelas que fazem parte de minha 

linhagem nordestina. 

Acessando as histórias de um Brasil profundo, do qual faço parte, sou 

convocada ao diálogo entre a escrita decolonial e aquela que abarca a vida cotidiana, 

de maneira que a suposta neutralidade do pesquisador dá lugar a uma escrita como 

recurso ético, político e também pessoal, sobre aquilo que antes não podia ser 

nomeado. 
 

Para iniciar este percurso ofereço um breve levantamento histórico sobre como 

nós mulheres, nos encontramos imersas nos espaços de cuidado. Compreender as 

bases de nossa sujeição, às particularidades e interesses envolvidos na construção 

sexual do cuidado, é parte do que precisamos para talvez poder saber o que fazer a 

respeito de nós, no mundo.  

 

 

 

24 



 

3.0  CONVERSA COM AUTORAS(ES) :  

 

 MULHERES QUE CUIDAM 

 

Como chegamos até aqui? Porque nos parece um dever cuidar? Que violências 

podem ser nomeadas, quando falhamos em oferecer aquilo que esperam de nós? Para 

entender o que nos atravessa hoje, precisaremos tocar a história de um projeto 

político, social e econômico,  capaz de produzir em mulheres, subjetividades, padrões 

e regras, que estabelecem até hoje, em maior ou menor grau, uma  natural sujeição ao 

cuidado como gesto fundamental de suas existências.  Em resumo,  surge diante de 

nós a profunda ligação entre exploração, patriarcado e o fortalecimento do capitalismo 

(ZANELLO, 2018). 

Quando observamos a história do sistema monetário, percebemos que longe de 

um caminho linear e gradual, este processo de fortalecimento do capital, se deu a partir 

de inúmeras forças e embates, produzindo um cenário de violência e exploração ao 

longo dos séculos.  

Para pensar no processo de constituição do modelo capitalista, utilizaremos o 

conceito marxista de acumulação de capital, como ponto de partida para o 

entendimento sobre as dinâmicas de mercado e apropriação da força de trabalho. Para 

analisarmos o impacto da exploração das mulheres e sua função central no processo 

de acumulação capitalista, usaremos os estudos de Silvia Federici, que nos aponta de 

forma clara e precisa o trabalho não remunerado feminino como motor mantenedor da 

exploração dos trabalhadores assalariados.  

Esta análise se assenta sobre o processo gradual de precarização da força e 

participação feminina nos espaços de trabalho remunerado e de uma crescente 

domesticação de sua atuação. O capitalismo neste sentido manteve ao longo dos 

séculos, uma relação de uso gratuito da força de trabalho feminina, capaz de manter o 

cuidado de trabalhadores assalariados, prover suas necessidades e administrar as 

25 



 

tarefas do lar, sem que precisassem receber por isso. Se adicionarmos a este processo 

o controle moral sobre os corpos femininos e a naturalização da função materna, 

teremos diante de nós as bases para a produção de uma nova divisão sexual do 

trabalho, marcada pela exploração e silenciamento de mulheres. Como nos aponta 

Federici:  

A divisão sexual do trabalho que emergiu daí não apenas sujeitou as mulheres ao 
trabalho reprodutivo,mas também aumentou sua dependência, permitindo que o Estado 
e os empregadores usassem o salário masculino como instrumento para comandar o 
trabalho das mulheres. Dessa forma, a separação efetuada entre a produção de 
mercadorias e a reprodução da força de trabalho também tornou possível o 
desenvolvimento de um uso especificamente capitalista do salário e dos mercados 
como meios para a acumulação de trabalho não remunerado (FEDERICI, 2017, 
p.146-147).  

 

 

Este processo, que foi iniciado entre os séculos XVI e XVII, teve seu auge no 

início do séc XIX, com a constituição da “dona de casa” como figura ideal feminina. A 

base para este cenário, segundo Silva Federici, foi um lento e gradual projeto de 

degradação social das mulheres:  

…as mulheres haviam perdido espaço inclusive em empregos que haviam 
tradicionalmente ocupado, como a fabricação de cerveja e a realização de partos. As 
proletárias,em particular, encontraram dificuldades para obter qualquer emprego além 
daqueles com status mais baixos: empregadas domésticas (a ocupação de um terço da 
mão de obra feminina),trabalhadoras rurais, fiandeiras, tecelãs, bordadeiras,vendedoras 
ambulantes ou amas de leite. (...)Rapidamente ,todo o trabalho feminino, quando 
realizado em casa, seria definido como “tarefa doméstica”, e até mesmo quando feito 
fora de casa era pago a um valor menor do que o trabalho masculino. O casamento era 
visto como a verdadeira carreira para uma mulher, e a incapacidade das mulheres de 
sobreviverem sozinhas era algo dado como tão certo que, quando uma mulher solteira 
tentava se assentar em um vilarejo, era expulsa,mesmo se ganhasse um salário 
(FEDERICI, 2017 p. 183-184).  

Aliada à precarização social, a constituição da família surgiu como a instituição 

mais importante no processo de ocultamento do trabalho doméstico não remunerado. 

O homem tornou-se representante do Estado e a mulher destinada ao cuidado familiar, 

levando à naturalização da presença de mulheres nas esferas privadas e seu 

afastamento dos espaços públicos. Neste contexto, as relações de poder em diferentes 

26 



 

camadas sociais permaneceram as mesmas, pois se nas famílias burguesas, as 

mulheres estavam submissas aos homens por terem bens e propriedades, nas classes 

trabalhadoras, a exclusão ou precarização das mulheres ao recebimento de salários, 

dava aos homens um poder semelhante.  

Aqui talvez seja importante apontar que o processo de domesticação e 

degradação social das mulheres, se deu a partir de um longo projeto político, que se 

utilizou tanto de aparatos morais e religiosos quanto da extensa perda de direitos civis, 

reduzindo a presença de mulheres nos espaços públicos da cidade. Desta forma, o 

controle e assujeitamento de mulheres se deu por uma ampla mobilização de setores 

da sociedade, resultando em uma dinâmica de terror, violência e perseguição, 

conforme nos explica Federici (2017, p.203).  

Para a autora, o ataque contra as mulheres justificou a apropriação de seu 

trabalho pelos homens e a criminalização de seu controle sobre a reprodução. O preço 

da resistência era, sempre, o extermínio.”. Assim, a retirada de direitos e participação 

social daria lugar a outro projeto social e econômico.  

A feminilização, a partir deste ponto, serviria para o complexo assujeitamento 

das mulheres ao trabalho gratuito e à maternidade, sendo constituído como um 

processo de construção de novos valores e virtudes desejáveis, ao que Federici 

(2017,p.205) retrataria como a “ mulher e esposa ideal — passiva, obediente, 

parcimoniosa, casta, de poucas palavras e sempre ocupada com suas tarefas.”  

A pergunta que no entanto me faço, é sobre como estes processos que se 

desdobraram ao longo dos séculos na Europa , repercutiram nas colônias, em 

especial, o Brasil? Os mecanismos do modelo patriarcal seriam impostos às terras 

ameríndias? Estas são perguntas que decidi investigar de forma breve, para que 

possamos compreender o Brasil em sua origem.  

 

 

27 



 

 

3.1 AFETO E PODER NO BRASIL DE 1500 
 
 

Compreender o processo colonial brasileiro e suas particularidades, é parte do 

caminho proposto neste texto. A miscigenação no Brasil trouxe marcas profundas na 

forma como se constitui as relações de poder e nossa própria percepção sobre o 

apagamento político de povos originários enquanto constituintes do povo brasileiro. A 

análise sobre a questão de nossa mestiçagem e suas implicações com os processos 

de constituição de desigualdades sociais, aponta um percurso de inclusão, sobretudo, 

das experiências sexistas e da construção de formas específicas de se produzir afeto.  

Geni Nunez (2023), escritora, ativista indígena guarani e pesquisadora brasileira, 

aponta em seus escritos o que chamou de “monocultura dos afetos”: um projeto 

colonizador e civilizatório que, segundo a autora, buscava infundir a perspectiva cristã e 

sua moral como única verdade. 

Para Nunez, a lógica colonizadora encapsulava um conjunto de práticas 

indígenas, visões e modos de relação com humanos e não humanos, considerados 

diabólicos. Para os jesuítas, apenas a ideologia monoteísta cristã era capaz de produzir 

uma verdade justa e verdadeira sobre Deus, tornando as práticas indígenas 

incompatíveis com o modelo cristão de relação, que incluía a perspectiva de um 

casamento único e perfeito. 

Neste sentido, a indissociabilidade do casamento como dogma cristão construiu 

as bases morais do adultério e do divórcio como pecado. Essa noção religiosa foi 

gradualmente incorporada aos meandros constitucionais das leis brasileiras, de forma 

que o adultério fosse considerado crime no Código Penal até 2005. A imposição moral, 

religiosa e jurídica sobre o casamento e seus modos de funcionamento tornou-se, 

portanto, um alimento ideológico para práticas de violência, controle sobre os corpos 

das mulheres e exploração do trabalho doméstico. 

28 



 

A figura da mulher indígena, sua nudez e autonomia sexual, segundo a autora, 

eram vistas como condutas imorais profundamente repudiadas pelos jesuítas, sendo 

mais abomináveis do que a própria escravidão. Essa distorção ética escancarava, nos 

primórdios da colonização brasileira, as dinâmicas de poder e controle sobre as 

mulheres, seus corpos e modos de vida. 

A perpetuação desses discursos morais e religiosos se reflete até hoje nos 

noticiários e indicadores de pesquisa, que apontam índices alarmantes de violência 

contra mulheres. A 5ª edição do relatório Visível e Invisível: a Vitimização de Mulheres 

no Brasil, de 2025, revela que, segundo o Instituto Datafolha, os cônjuges, 

companheiros, namorados ou maridos são os principais autores da violência contra 

mulheres, seguidos por ex-cônjuges, ex-companheiros e ex-namorados, apontando o 

gênero como marcador importante nas discussões acerca da violência contra 

mulheres.  

As dinâmicas de poder e controle na sociedade envolvem a submissão das 

mulheres, transformando as relações de opressão em discursos que promovem a ideia 

de "boa conduta". Na Bíblia, por exemplo, em Gênesis 3:16, é ensinado que “a 

submissão ao marido faz parte de uma ordem divina estabelecida desde o princípio”. 

Em Efésios 5:22-24, diz-se: “As mulheres sejam submissas aos seus próprios maridos, 

como ao Senhor”. Esse projeto moral, que define o que é considerado uma boa 

esposa, constitui um terreno fértil para relações de dependência afetiva e, muitas 

vezes, financeira. 

 Além disso, a manutenção de papéis socialmente designados entre homens e 

mulheres, perpetuam a exploração do trabalho não remunerado, especialmente de 

mulheres não brancas, mães, pobres e pouco escolarizadas, que continuam a garantir 

os serviços de limpeza, cuidado com crianças, idosos, e a gestão da saúde e 

alimentação doméstica. 

Para operar na contraposição da dependência, Geni Nunez (2023)  nos fala 

sobre a noção de interdependência, como aspecto central aos modos de vida indígena 

e um importante recurso no processo de descolonização: 

29 



 

“A noção colonial de exploração da terra, dos rios, das matas é a mesma que 

opera na exploração do nosso território-corpo, esgotando-o, cansando-o, 

exaurindo-o. A vida é um laço de interdependências, e, para que seus fluxos se 

movimentem de maneira saudável, é necessário que o cuidado seja reparador. 

Todos os seres merecem bem viver para além de sua utilidade, de sua 

funcionalidade para os outros. Que as expressões afetivas sejam também sobre 

transbordamentos e abundâncias, e não apenas sobre faltas e necessidades.” 

(pág 93) 

 

No processo de descolonização, a dinâmica da interdependência se torna um 

exercício essencial, transformando o trabalho do cuidado em uma experiência circular 

de comprometimento coletivo. Cuidar e ser cuidado tornam-se práticas sustentáveis 

nesse processo. Em seus movimentos de resistência, povos, lideranças e figuras 

públicas de origem indígena, seguem defendendo seus modos de vida e direitos à terra 

e à liberdade.  

Escutar e compreender suas pautas é um caminho eficaz para aprender sobre 

afetos genuínos, cuidado compartilhado e interdependência anticolonial.Também como 

oportunidade de nos reconectar com as histórias que não nos contaram, sobre o 

homem branco, sobre descoberta e invasão, sobre violência, territória, luta e 

resistência.  

 

 

 

 
 

 

 
 
 

 

 

30 



 

4.0  QUAL É O CUIDADO QUE NOS MOVE? 

 

 AS MULHERES DA MINHA HISTÓRIA  

 

 

 

 

Imagem com fundo claro, à esquerda uma meia face do rosto de uma mulher sorrindo. De olhos 
castanhos e cabelos escuros, presos. Ela segura ao centro em suas mãos , na altura de seu rosto, um 
pássaro do tipo calopsita, de penagens cinzas, brancos e pretas.  

 
 
 

Minha mãe, mulher nordestina, me ensinou que cuidar é essencialmente amar 

os homens e que este seria um exercício do próprio esquecimento de si. Para ela, 

depois de deus o homem, seu falo, sua roupa passada, quarada ao sol, seu prato de 

comida quente e fresca sobre a mesa. Na boca o terço, a missa, a promessa eterna. 

Na vida e na morte, onde há mais morte de si do que vida, minha mãe me ensinou o 

31 



 

cuidado na medida de suas largas e profundas feridas. Ela que quase nunca se dizia 

feliz, oferecia a mim aquilo que outrora lhe foi ensinado. Assim eventualmente me 

perguntava com um tom preocupado: como é que você vai viver se não sabe cuidar de 

uma casa? Como é que vai ser quando tiver que arranjar um marido? Para ela, casa e 

matrimônio eram partes de um mesmo destino. Um lugar a ser ocupado, sem que 

houvesse outra saída.  

Trinta e seis anos após o meu nascimento, percebo em seus olhos algo de uma 

satisfação e talvez de espanto. Minha filha está bem, diz ela. Sem talvez saber dar 

nome ao longo percurso que é deixar ir os antigos pactos que um dia foram firmados. E 

talvez alguém me pergunte como é que se recolhe em meio a isso, aquilo que sustenta 

a vida?! Como é possível fazer surgir outras ramificações, outras possibilidades aos 

que virão? E ao contrário do que se imagina de um rompimento, de uma morte ou de 

uma desconexão, tudo começa com o necessário e verdadeiro reencontro.  

Testemunhar a história do útero que me trouxe ao mundo e das mulheres que o 

antecederam, me trouxe a exata força para compreender como certas violências se 

perpetuam, e como ainda assim,podemos na medida do que nos cabe e somos 

capazes, operar a nossas pequenas ressignificações. Deixar vir à tona o que chamo de 

gentil revolução. Algo que acontece na vida e no corpo. Algo que reconheço na 

gargalhada que me faz abrir a boca, sem vergonha ou recato. Algo que reconheço 

quando escrevo essas linhas, leio esses livros e ouso ocupar espaços que em minha 

família, jamais outras imaginaram. Uma revolução pequena e gentil que se esbeira no 

prato de comida quente e fresca que faço para mim ou no prazer do corpo dançando 

solto em um sábado qualquer e que ressoa aos outros e percorre uma linha invisível 

que me une a cada mulher desta linhagem, sempre que me pergunto: Como é que eu 

vou viver se não souber cuidar de mim? 

Aqui não se engane ao pensar que o que defendo nesta escrita tem a ver com a 

ideia de um cuidado individual, recolhido aos espaços privados e facilmente capturado 

pelo mercado e sua promessa de felicidade. Cuidado precisa antes, ser entendido 

como um gesto fundamental do humano. Capaz de restituir e ampliar os espaços de 

vida e dignidade.  

32 



 

O cuidado em um sentido mais amplo, precisa surgir também como ética, 

como política, como direito. Mas nesta pequena história que transpassa minha vida e 

memória, o cuidado se encontra no locus das micro resistências. E como uma 

terapeuta ocupacional, encarregada de reconhecer a dualidade entre potência e 

alienação, próprias do cotidiano, escrever sobre as pequenas renúncias, do que um dia 

nos foi prescrito, é também escrever sobre aquilo que nos une no ordinário: As roupas 

amassadas no armário. A louça suja nos lembrando de que nada é eterno, nem 

mesmo a paz de uma exímia pia em dia, nem mesmo o amor e sua promessa de 

salvação.  

4.1 O EXERCÍCIO DE SANKOFA 

 

a)​ O exercício de Sankofa I - Olhar para trás: Ancestralidade e Modos de Vida 

 

Para iniciar esse percurso, falemos sobre a beleza do cuidado, o peso do 

cuidado, o afeto no cuidado, o cansaço no cuidado. Tantas outras palavras seriam 

possíveis, para apontar as imagens que me chegam e sua direta relação com o que 

podemos chamar de convenções sociais de gênero. Reabitar minha ancestralidade, é 

desenrolar o fio de uma história antiga. Contar os nós destas existências, as práticas, 

hábitos, modos de vida. Há nestas histórias algo de natural. Não porque assim o seja, 

mas porque foram dadas como sendo parte da função de uma mulher. Talvez dizer a 

minha avó que não sirvo a comida de um homem, lhe cause estranhamento. Talvez 

também lhe cause curiosidade. De outra maneira, talvez possa inclusive lhe causar 

alguma satisfação. Abrir espaço para poder ver ou não ver, ser ou não ser. Fazer ou 

não fazer. Talvez para as novas gerações isso lhes pareça tolo e sem sentido. Mas 

para as mulheres, a quem foi dado apenas um caminho, poder escolher, pode ser 

enfim libertador. 

Quando penso sobre estes lugares cativos, lembro de minha mãe me contando 

sobre o ciúme de meu pai. Sobre como ele a proibia de sair sem sua presença. 

33 



 

Trabalhar fora não era possível e muitos de seus sonhos, alguns que imagino, outros 

nunca ditos, foram dificultados pela sua exclusão de espaços públicos. Mais tarde, um 

pouco mais aberto aos hábitos da grande cidade,  as saídas de minha mãe se 

tornaram possíveis. Assim, ocupar a cidade, pareceu em seus relatos, expandir a 

experiência do encontro.  

Lembro que nesse percurso, ela havia decidido voltar a costurar. Adorava olhar 

vitrines, desenhar roupas, e a cada semana havia mais revistas de artesanato entre 

suas coisas. Logo ela estaria se aventurando em pinturas, bordados e toda sorte de 

manualidades. Fazer algo com as mãos parecia ter algum efeito sobre pertencer a si 

mesma. Produzir algo. Pôr no mundo alguma coisa que nasce de si e pode ser vista. 

Algo que para ela provavelmente foi fundamental.  

Ao lembrar sobre sua rotina de cuidado com a casa, a comida, a roupa e minha 

própria educação, me dou conta sobre o fato de que para muitas mulheres, reconhecer 

estas tarefas como um trabalho não remunerado, pode ainda lhes parecer estranho. 

Corpos docilizados, condicionados por um processo histórico, político e subjetivo, 

apoiado por homens que em igual medida, talvez nunca tenham reconhecido a dívida 

histórica, produzida por seu extenso privilégio. 

 

b)​ Exercício de Sankofa II - Olhar o presente, redimensionar o passado e 

ressignificar o futuro 

 

Um chamado do momento presente pode nos colocar em movimento de ressignificação 

de ideias, propostas, planos já construídos? Certamente. Minha experiência me fez 

reconhecer que, ao sermos colocadas diante do chamado do cuidado, todo o resto se 

redefine. Passado e futuro se submetem ao clamor do presente. Foi assim que, 

elaborando perguntas, planejando leituras, imaginando pesquisas de campo, me vi 

sendo redirecionada nesta pesquisa, e o campo se tornou meu próprio corpo, minha 

casa, minha família. E refaço a pergunta: o que pode um corpo cuidador? 

 

34 



 

Era tarde de um dia qualquer. Enquanto finalizo um atendimento vejo surgir no 

visor do celular a mensagem de uma familiar. Corro para escutar aquele áudio. Nada 

de comum poderia surgir de uma tia morando do outro lado do país. Ali, no final 

daquela tarde, em um dia qualquer, escuto a notícia de que meu pai estava doente. 

Sua voz tensa, sua descrição dos fatos e sua clara preocupação logo acionaram 

alguma cascata bioquímica, daquelas que fingimos aprender na faculdade. Os ombros 

tensos, elevados contra a força da gravidade, de repente pesavam bem mais do que de 

costume O aperto no peito deu lugar ao engasgo que logo tomou forma de um choro 

contido, quase envergonhado. Acontecia ali alguma espécie de urgência, própria das 

mulheres que cuidam. Uma certa necessidade de ir ao encontro de alguém que parece 

precisar de nós. Um mecanismo psicossocial  que como veremos no texto que se 

segue,  foi construído histórica e politicamente ao longo de nossas existências, e que 

perdura nas práticas, afetos e cotidianos, para dar conta do que supostamente é ou 

deveria ser a função central de uma mulher. 

Assim, diante das urgências do cuidado,  esta mulher que vos escreve, logo 

estaria adiantando férias, passagens e movimentando todo um conjunto de recursos 

objetivos, endereços de clínicas, valores de consultas, custos e demandas, que 

envolviam da pesquisa por passagens e reorganização da agenda,  as contas do final  

do mês, do cuidado dos bichos e da casa. Todo um refazimento de vida, para que em 

um hiato da rotina coubesse o cuidado e suas demandas.  Se pudéssemos somar as 

habilidades necessárias para esta reorganização , teríamos que encaixar também os 

recursos de natureza sensível  e criativa. Falo daquilo que não pode ser previsto, ou 

seja, das habilidades inventivas que acredito serem  parte do que o próprio cuidado nos 

impõe.  

Ao olhar para este corpo que pesquisa, compreendi que também era sobre isso 

que deveria escrever. Sobre como este  cuidado e seus desafios, desconfortos e 

aprendizados transpassaram as leituras e perguntas construídas até aqui. 

Tornar-me o sujeito que compõe a pesquisa me trouxe de certa forma uma 

escrita encarnada, não mais por aquilo que eu testemunhava, mas pelo que era vivo 

dentro  de mim. Refazer as mesmas perguntas em primeira pessoa, recuperando as 

35 



 

questões centrais do tema foi parte do processo de me perceber como uma mulher que 

cuida:  Porque fui eu e minha mãe, para além dos vínculos familiares, as responsáveis 

pelo cuidado direto de meu pai? Quais os impactos dessa realidade em minha vida, em 

meu cotidiano e escolhas?  Onde estavam os homens nesse percurso? O que era 

afinal esperado de mim? 

Assim, a  escrita que se segue, oferece  recortes reflexivos da história que 

percorre os últimos sete meses de vida de meu pai e de como cuidar evocou para mim 

que sou pesquisadora, recortes vívidos e urgentes do que considero um projeto 

econômico e subjetivo de sujeitamento ao cuidado.  

 

 
4.2 - A TAREFA DO CUIDADO: 
 
 

 
Imagem com fundo em tons de cinza, ligeiramente desfocada, à esquerda um par de chinelos pretos com 
uma listra verde centralidade em seu solado. À direita, um par de sapatos sociais masculinos na cor 
preta.  
 
 

 

Ao me debruçar sobre o cuidado com a saúde de meu pai, pude tocar as 

instâncias que persistem em dizer como e o  quanto deveria prover tal cuidado. A sua 

chegada, trouxe uma série de mobilizações práticas. Era preciso mudar de 

apartamento e oferecer algum conforto em meio ao tratamento do câncer. Optei por 

36 



 

uma moradia com elevador, para que o deslocamento pudesse ser menos cansativo e 

limitante. Escolhi um apartamento alto, com varanda, para que aquele homem do 

campo, acostumado à imensidão de um céu, pudesse estranhar menos o aperto das 

grandes cidades. Um pouco de vento, visão ampla, sol, expansão, que o fizesse 

sentir-se livre, apesar das mudanças ao seu redor. 

 

Autores como Tronto (2009), elucidam o que seja um processo de cuidado 

adequado. Para a autora, um bom cuidado divide-se  em quatro fases analiticamente 

distintas, mas interconectadas: preocupar-se, assumir responsabilidades, cuidar e 

receber o cuidado. A primeira fase, denominada "caring about", inicia o processo, 

representando a disposição de reconhecer uma necessidade que precisa ser atendida. 

A segunda, "taking care of", envolve perceber como atender essa necessidade e 

assumir a responsabilidade por isso.A terceira fase, "care giving", refere-se ao 

reconhecimento do trabalho real de cuidar e à capacidade de atender efetivamente às 

necessidades. Por fim, "care receiving" é o momento em que se avalia se o cuidado foi 

adequado, a partir da resposta de quem o recebeu. Essa última etapa é essencial para 

validar a eficácia do cuidado prestado e destaca a importância da receptividade. 

Os componentes de atenção, responsabilidade, competência e capacidade de 

resposta formam uma base ética para o ato de cuidar, onde a disposição continua a 

desempenhar um papel significativo. Contudo, é desafiador discutir o alcance ético do 

cuidado sem considerar a "disposição". É fundamental reconhecer a interdependência 

entre disposição e atividade ao abordarmos as particularidades do trabalho e das 

práticas que emergem das necessidades dos outros. 

 Se formos um pouco mais a fundo, perceberemos que para o reconhecimento 

da interdependência, há que se abandonar as predisposições de gênero. Por ora, 

parecem ser as mulheres as mais dispostas a dar conta das necessidades, demandas 

e interesses de um outro, o que torna a tarefa do cuidado, exaustiva, pelos próprios 

atributos que a compõem.  

 

37 



 

Ao relembrar o cuidado com meu pai,  identifiquei  mecanismos que tornam o 

cuidar de natureza contínua, prática e subjetiva . Continua porque o cuidado é a base 

para a própria manutenção da vida. Prática, porque em tese, o cuidado é tarefa que 

não se extingue, mas se repete todos os dias em atividades quase sempre 

permanentes  que são menos ou mais complexas. Subjetiva porque para além da 

execução de tais tarefas, existe a necessária  habilidade da percepção. Perceber as 

demandas e necessidades próprias do outro.  Dispor-se a olhar e a estar disponível ao 

que acontece,  quando e como.  

Decisões práticas sobre o que comer, o que fazer nos dias em que nada parava 

em seu estômago, como organizar a minha rotina entre trabalho, estudo e suas 

consultas médicas. Em um campo sutil,  como sustentar a vulnerabilidade de quem 

amamos? Como aceitar a finitude, a dissolução do outro, bem a nossa frente? 

Cuidar por vezes me pareceu ressignificar o fim. Me parece que o luto não é 

bem um processo que começa com a morte física. Dia após dia, era preciso me 

despedir das memórias de vitalidade que carregava dentro de mim. Dos dias em que 

aquele homem, jovem e ativo, desbravava o mundo.  Trocar os papéis de alguém que 

foi cuidada ao longo da vida, para alguém que cuida de seu cuidador, me pareceu uma 

tarefa pouco explorada nas leituras que pude acessar, enquanto acadêmica. E ainda 

que houvesse encontrado-as, não haveria teoria que pudesse me preparar para tal 

experiência.  

Lembro do dia em que fui a uma consulta da Hematologista. Naquela semana 

ele estava muito cansado, comia pouco e sentia muitas dores. Decidimos que seria 

bom não o deslocar de casa. Ao chegar ao consultório lembro de encontrar a médica e 

residentes juntos. Minutos que pareciam horas e um veredito final: “seu pai está em 

cuidado paliativo. CUIDADO PALIATIVO. Essa palavra tão bonita e honesta, tantas 

vezes escutada por mim enquanto graduanda. Ali, naquela sala, ela me atravessou 

como um punhal.  

 

CUIDADO!  PALIATIVO! 

PALIATIVO.  

38 



 

CUIDADO. 

CUIDADO. 

 

 

Lembro de retornar para casa sem coragem de dizer o que ouvi. Como quem 

guardava um segredo que não queria carregar. Sorri o que foi possível. Chorei 

escondida, como quem precisava transbordar a própria dor, esvaziar, para receber 

mais uma vez o outro.  

Os dias se passavam entre trabalho exaustivo, demandas de estudo, médicos e 

seu acompanhamento. Nesse tempo, intensifiquei os cuidados sutis. Aqueles que não 

estão na ordem da necessidade aparente. Uma massagem nos pés, óleos essenciais 

no difusor. Cozinhar o que ele gostava de comer. Permanecer algum tempo abraçados. 

Dizer eu te amo. Contar piadas. Receber a família. Coisas que em minha imaginação 

seriam capazes de trazer a ele a dignidade do afeto. Ainda assim, nada disso parecia 

eficaz para o que acontecia dentro de mim. Quantas vezes mais eu pudesse dizer que 

o amava, ainda assim pareciam insuficientes. Era como viver diariamente o luto de algo 

que ainda não havia acontecido.  

Na semana em que seus sintomas pioraram, nos revezamos entre a rotina de 

cuidado. Eu trabalhava durante o dia e passava as noites com ele. Minha mãe podia 

descansar, para enfrentar a longa rotina do hospital, pela manhã. Na enfermaria em 

que estávamos, eram curiosamente quatro homens doentes, sendo cuidados por 

quatro mulheres. Esposas, filhas, cuidadoras contratadas. Todas dispostas, atentas e 

disponíveis.  

 

39 



 

 
Imagem levemente borrada de um braço dobrado na altura do peito, contendo ataduras que 

prendem um fio de acesso venoso de tom amarelo com detalhes azuis,  responsável pela via de 
administração do soro. Ao fundo aparece uma parte de um lençol também de cor azul. 

 

 

Em seus últimos dias, já irreconhecível, dopado pela morfina, seu corpo já não 

sustentava alimento. Percebi que seu olhar era vago e distante e eventualmente era 

como se ele já não estivesse ali. Nesse mesmo dia a médica de plantão nos havia 

chamado. Fico pensando na difícil tarefa dessa notícia. Ouvi pela primeira vez o termo: 

morte ativa. Era hora de avisar a família, organizar roupas, documentos.  

Nos abraçamos eu e minha mãe, tentando nos sustentar em nosso próprio 

abraço. Nada parecia certo ou mesmo real. Mas era preciso retornar à enfermaria. Era 

preciso seguir cuidando.  

Papai partiu um dia depois. Estávamos eu e ele. Seu pulmão, tomado pelo 

câncer ,havia falhado. Morreu sufocando bem diante de mim, em completo desespero. 

Depois disso, nada mais foi  difícil.  

 

 

DEPOIS DISSO,  

NADA MAIS FOI REALMENTE DIFÍCIL.  

NADA MAIS 

NADA. 

40 



 

 

5.0 -  QUE CORPOS OCUPAM O CUIDADO?  

 

Silvia Federici, em Ponto Zero da Revolução (2019)  nos aponta a perspectiva 

revolucionária da reivindicação por salários para o trabalho doméstico. Para a autora, 

desejar a remuneração pelo trabalho doméstico significa recusar o trabalho como uma 

expressão da natureza feminina, recusando o papel social instaurado pelo próprio 

capital. Significa também trazer a visibilidade de todas as funções exercidas, de 

maneira que ao tornar o trabalho doméstico visível, seja também possível 

destrincha-lo, de maneira a formular os serviços sociais que o próprio trabalho 

doméstico executa e substitui, favorecendo as discussões acerca  de políticas públicas 

capazes de prover coletivamente e de forma equânime, as funções exercidas em uma 

instância individual.  

Minhas tias cuidam da minha avó. Cuidam da minha avó, de sua saúde, dos exames e 

da casa. Também cuidam dos filhos delas. Das compras, das dores e tristezas. 

Observam o sono, controlam a despensa, a roupa suja. Cozinham. Minhas tias têm 

outros irmãos. Nenhum  homem parece estar disponível. Nenhum homem parece saber 

o que fazer. Nenhum homem parece querer saber o que fazer.  

 

 Trazer a tona a realidade de que mulheres exercem a limpeza, o cuidado com 

as roupas, o preparo da comida, do ensino e disciplinamento dos filhos, ou mesmo o 

cuidado com a saúde e a administração de rotina e compromissos - facilmente 

exercidos por profissões do secretariado, enfermagem, profissionais de limpeza, 

cozinha e educação - . é parte do processo de visibilizar as funções cotidianas de 

gerenciamento doméstico.  Assim, desconstruir a ideia do trabalho doméstico como 

obrigação, virtude ou expressão de afeto incondicional, nos permite questionar a 

legalidade de nossas atribuições sociais, bem como a participação do Estado na 

constituição de políticas e mecanismos de proteção social.  

41 



 

 

Quando pensamos no trabalho doméstico pela perspectiva do cuidado, 

podemos ser facilmente capturados por uma certa porosidade entre as dimensões de 

afeto e vínculos sociais. A construção de uma disponibilidade feminina ao cuidado e as 

necessidades de um outro tornam-se mecanismos naturais de captura de um fazer 

feminino, sem que se leve em conta a complexidade, a extensão e impacto que as 

atividades de trabalho doméstico imprimem na vida de mulheres, de maneira a limitar a 

disponibilidade de tempo, energia e participação em outras dimensões de vida.  

Ademais, a compreensão do trabalho doméstico como um trabalho de cuidado , 

amplia as possibilidades de compreensão sobre a centralidade de sua questão.  O que 

quero dizer aqui, é que se este trabalho diário e complexo não deve ser 

responsabilidade de uma categoria de gênero, podemos então estendê-lo  como um 

recurso de sobrevivência e manutenção da vida,   não apenas no âmbito doméstico e 

individual, mas contido também nas relações de  coletividade. Aqui falamos sobre a 

responsabilização do cuidado entre as esferas do Estado, da sociedade, das famílias e 

instituições privadas.  

Nesta mesma direção, é justo pensar que as demandas de cuidado variam ao 

longo do tempo, nas diferentes fases de desenvolvimento humano e também no que se 

refere ao acesso à recursos que atendam  as necessidades básicas e complexas dos 

sujeitos.  O que significa dizer que raça, classe e gênero são marcadores 

interseccionais que determinam a extensão, recursos e qualidade do cuidado, nos 

diferentes grupos sociais.  

Segundo Flávia Biroli (2018) em seus estudos sobre as relações de 

desigualdade e gênero, há ainda dentro das dinâmicas de divisão sexual do trabalho, 

hierarquias de gênero, que ativam restrições e desvantagens que impactam as 

trajetórias de mulheres, segundo sua classe e raça, efetivando as diversas formas de 

exploração da mão de obra feminina em condições, espaços e possibilidades de 

escolha  diferentes. Existe para a autora uma vulnerabilidade relativa, em que se 

encontram determinados grupos.  

42 



 

A alocação em tarefas em prol de outra pessoa, torna-se então um padrão 

condicionado por gênero, raça e classe. De maneira que há para mulheres negras, por 

exemplo,   uma dupla jornada de tarefas do cuidado, na medida em que estas mesmas 

mulheres executam o trabalho do cuidado em suas casas e nas casas de mulheres, em 

geral brancas e de classe média ou classe média alta. Opera-se nestas duplas 

jornadas a experiência de evasão do tempo, de forma que quase todas as horas ativas 

do dia são ocupadas pelas tarefas do cuidado. Lazer, saúde, dentre outras esferas da 

vida cotidiana, tornam negligenciadas, ou simplesmente abandonadas, o que pode em 

tese justificar os inúmeros indicadores de adoecimento mental entre mulheres negras e 

ativas economicamente (GONZALEZ,2020) 

Para a autora Lélia Gonzalez (2020), a correlação entre trabalho do cuidado, 

trabalho remunerado,  renda, acesso à serviços básicos, educação, arranjos familiares 

e redes de suporte, dentre outros fatores, apresentam efeitos distintos ao 

considerarmos mulheres negras e brancas. Para as mulheres inseridas no mercado de 

trabalho, a diferença racial por exemplo, opera na vida de mulheres negras, outras 

formas de opressão. 

Muitas mulheres negras desempenham trabalho alienante não remunerado - 

como o trabalho doméstico infindável das avós e das mães solteiras - e remunerado 

como o trabalho doméstico assalariado, o trabalho de limpeza em estabelecimentos 

comerciais e de passar roupas em lavanderias. O acesso a esse tipo de trabalho não 

assume, assim, cotidiana e historicamente, o mesmo sentido que o acesso ao trabalho 

pelas mulheres brancas que puderam trilhar carreiras profissionais. 

Há para a autora  formas efetivas de discriminação  em torno de mulheres 

negras, que historicamente ainda ocupam papéis sociais desvalorizados em termos de 

população economicamente ativa, tendo menos acesso à educação formal e a 

recursos que as possibilitem alcançar melhores oportunidades de carreira, havendo o 

que Lélia reconhece como uma falha, um atraso político nos movimentos feministas, na 

medida em que se ocupam de discursos e representações por vezes enredadas em 

mecanismos do ideal de branqueamento e do mito de democracia racial: 

43 



 

Neste sentido, o atraso político dos movimentos feministas brasileiros é flagrante, na 
medida em que são liderados por mulheres brancas de classe média. Também aqui se 
pode perceber a necessidade de denegação do racismo. O discurso é 
predominantemente de esquerda, enfatizando a importância da luta junto ao 
empresariado, de denúncias e reivindicações específicas. Todavia, é impressionante o 
silêncio com relação à discriminação racial. Aqui também se percebe a necessidade de 
tirar de cena a questão crucial: a libertação da mulher branca tem sido feita às custas da 
exploração da mulher negra. (Gonzales, 2020, p.43) 

 
Assim é justo perceber que a permanência em espaços domésticos, 

remunerados ou não, ainda expõe o atravessamento racial, que confina mulheres 

negras à baixa remuneração, ao acesso precário ou inexistente de serviços públicos de 

suporte, assistência e cuidado. 

 

Outro cenário possível é a inviabilidade de acessar o mercado de trabalho. 

Especialmente mulheres mães, encontram dificuldade em operacionalizar o cuidado 

materno e trabalho remunerado. A escassez  de vagas em creches, a precariedade das 

redes de suporte e a impossibilidade de terceirizar o cuidado com os filhos, limita o 

acesso destas mulheres não apenas ao capital, mas ao espaço público, de maneira 

que perpetuam não só o  privilégio dos que seguem ocupando os espaços políticos, 

mas de desvantagem, já que são justamente estas mulheres, as que terão menos 

chance de participar do debate e da agenda pública. 

 

 

5.1  AUTOCUIDADO COMO ESTRATÉGIA POLÍTICA 
 

 

Na cosmologia tibetana, em especial nas práticas xamânicas, o uso dos 5 

elementos, incluindo terra, fogo, ar, água e espaço, são consideradas as substâncias 

de todas as coisas e processos. Como sabedoria milenar,  propõe o uso destes 

elementos para descrever forças internas e externas, sendo associados a diferentes 

emoções, temperamentos, direções, cores, sabores, assim como aos cinco pranas, ou 

energias vitais que percorrem o corpo e produzem vida, e em estado de desequilíbrio, 

doença e morte. 

44 



 

​ Em meu percurso nas práticas budistas, sempre olhei para o elemento espaço 

com profunda curiosidade. Não apenas por sua natureza pouco apreensível, mas 

porque esta palavra, ESPAÇO, me parecia um tanto quanto revolucionária.  

 

Como terapeuta ocupacional e como alguém que estuda e investiga as relações 

entre a subjetividade humana, seus processos e sua relação com o cotidiano 

neoliberal, percebia que talvez fosse o espaço, aquilo que mais nos faltasse. Como um 

roubo consentido, ou apenas não percebido, eu via por exemplo, em meus dias, um 

acúmulo de tarefas e ações, que me pareciam tornar a experiência de espaço, um 

sonho longínquo. O espaço entre o autocuidado, o trabalho, a casa, os amigos, o 

cuidado com a saúde, a espiritualidade ,a sexualidade, o lazer, a fruição. Todos 

compactados nas 24 horas que subtraídas as poucas horas de sono, elevam a 

ansiedade, tornando o equilíbrio uma espécie de superpoder.  

 

Tenzin Wangyal Rinpoche (2017), a quem tive o prazer de conhecer 

pessoalmente, escreve em um de seus livros, sobre o espaço como manifestação da 

consciência:  

 

 
“Quando o elemento espaço está equilibrado, há espaço na vida: tudo o que surge pode 

ser acomodado. Há tempo suficiente, capacidade emocional suficiente, tolerância 

suficiente. Os elementos da experiência se encaixam: não são demais, nem de menos. 

Não nos dissociamos da experiência, nem somos arrebatados por ela. “ (  WANGYAL, 

2017, pag,53) 

 

 

 

Lendo suas palavras percebo o quanto espiritualidade e política devem andar 

juntos. Para se ter espaço, consciência, equilíbrio entre emoções, tolerância ou 

qualquer tipo de abertura, é preciso haver também algo de dignidade.  

  
 

45 



 

 

 

O processo de reconhecer as interdições que o próprio sistema impõe às 

mulheres em seus vários espaços de vida, parte da experiência de se pensar sobre o 

tempo. Sobre as esferas da produtividade, utilidade e desejo. Mulheres que vivenciam 

rotinas de múltipla gestão, com o gerenciamento da casa, trabalho e o cuidado com 

terceiros, geralmente encontram a exaustão como resposta. Exaustão e desejo não 

podem andar juntos. O desejo que implica em produzir recursos de sustentação da 

própria criatividade no mundo. A exaustão torna o corpo um terreno infértil, 

desvitalizado, sobretudo, quando estas rotinas estão imersas em dinâmicas de 

violência e negação de direitos fundamentais.  

 

Lembro que ao cuidar do meu pai em seus últimos dias, precisei sustentar tantas 

tarefas, que ao final, não era apenas o luto, mas o cansaço que me consumia. Meu pai 

havia falecido em uma sexta-feira. E ainda que eu estivesse em cacos, havia a 

estranha sensação de que precisava continuar, afinal, a segunda estava logo ali. 

Precisei lidar com a minha não parada, tempos depois.  

 

Monteiro (2020) em seus estudos sobre subjetividade, aponta as relações entre 

público e privado e sua relação com as emoções e o conceito de racionalidade. Para a 

autora, a maneira como as emoções são articuladas socialmente impactam 

diretamente no alcance aos direitos e maneiras de ocupar determinados espaços na 

sociedade.  Se a racionalidade inscreve-se no espaço público, é na casa, em uma 

experiência internalizada, que as emoções são alocadas, controladas ou reprimidas. 

Esta configuração opera práticas e discursos que se expandem para os espaços  

políticos e pessoais:  

​  
“…compreender as emoções como algo que se passa em nosso interior, como 

algo íntimo, faz existir relações emocionais em que a interioridade ganha uma dimensão 

fundamental na maneira como nos relacionamos com os outros e conosco. A 

interioridade é, então, uma questão política e, para além da distinção entre público e 

privado, ela faz existir nossas relações e nossas hierarquias. Ser mulher em nossa 

46 



 

cultura significa cultivar este espaço íntimo, fazê-lo brotar, alimentá-lo e, de maneira 

mais importante, fazer com que ele se perpetue, prolongar seus efeitos. Ao mesmo 

tempo, ser considerado “emotivo” é desculpa para a desqualificação pública. 

 

 

A constituição de um espaço íntimo para as emoções em contraposição ao lugar 

da racionalidade e clareza, tornam este mesmo espaço íntimo passível de controle e 

passividade, operando na relação entre emoção e  feminino uma dinâmica de 

naturalidade.  

Compreender as emoções como políticas, para a autora é entendê-las na 

maneira como se articulam culturalmente. O reconhecimento do discurso biológico 

sobre o funcionamento emocional de homens e mulheres, por exemplo, nos leva a 

compreender as emoções e as dinâmicas de poder, suas relações, discursos e pactos 

coletivos.  

Em uma rápida pesquisa no google, quando pesquisamos sobre atributos de 

feminilidade, encontramos termos como compaixão, doçura, carinho, tolerância, 

sensibilidade. Características que compõem um imaginário social e que produzem 

experiências subjetivas específicas, que incluem vestimentas, modos de agir, falar , se 

relacionar e que acompanham a vida de mulheres, em experiências diversas, do 

nascimento à velhice.   

Neste percurso de escrita,  pesquisar por exemplo, sobre as relações entre 

gênero e luto me levaram a compreender que o trabalho do cuidado não se encerra 

com a morte de quem se cuida.  Na história do mundo,  foi  trabalho da mulher guardar 

o luto de quem se ama. Azevedo (2023) em um texto que relaciona o luto e cabelo 

feminino, nos revela inúmeras passagens sobre a performance feminina e seu 

protagonismo nos ritos funerários. Vestimentas, cabelos soltos, lamentações coletivas e 

golpes no peito, eram alguns dos códigos performativos do sofrimento feminino, que 

preconizavam não apenas uma naturalização da figura feminina à expressão de sua 

emocionalidade ,  mas também o  controle dos corpos e a apresentação de estruturas 

sociais definidas, expressas nas funções de luto dada a estas mulheres,  tanto em 

espaços públicos quanto privados. 

47 



 

 Atualmente, ao considerar a experiência de luto na sociedade contemporânea, 

encontramos um certo encolhimento dos ritos, do tempo de despedida e da própria 

expressão de dor , o que sugere transformações  a respeito da relação humana com a 

morte, com o seu significado e  impacto no cotidiano humano. (HAN,2015; 

BITTENCOURT,2021) 

Quando pensamos no luto e sua relação com as atividades laborativas e 

funcionais, nos deparamos com um delicado tema, já que a experiência afetiva da 

perda se dá para os sujeitos,  de diferentes formas e intensidades. Ainda que se leve 

em conta a individualidade da experiência humana, as normas vigentes, como a 

Licença Nojo, ainda parecem pouco efetivas, quando pensamos em recurso de cuidado 

e dignidade. Segundo a legislação, o trabalhador celetista tem direito a dois dias de 

ausência remunerada.  

 

Assim, a clara desconexão entre tempo interno e externo aparece como um 

primeiro grande desafio no processo de superação do sofrimento. Para Freud há no 

luto, um movimento de retorno ao mundo interno, sobre algo que imposto há uma 

grande dor, precisa ser reparado. A vida entra em suspensão. 

 
O luto profundo, a reação à perda de alguém que se ama, encerra o mesmo estado de 
espírito penoso, a mesma perda de interesse pelo mundo externo - à medida que este 
não evoca esse alguém -, a mesma perda da capacidade de adotar um novo objeto de 
amor (o que significaria substituí-lo) e o mesmo afastamento de toda e qualquer 
atividade que não esteja ligada a pensamentos sobre ele [tal como se verifica na 
melancolia]. (Freud, 1917/2010a, p. 250) 

 

Neste sentido, libido, cotidiano e trabalho parecem se desencontrar. Não há para 

o mercado a tarefa de compreender o corpo que move suas engrenagens. Há apenas a 

contínua obrigação de seguir. A constituição de uma subjetividade menos reativa à dor 

e portanto menos propensa ao espanto, torna o cotidiano de muitos trabalhadores, 

homens e mulheres, sujeito ao encolhimento subjetivo e uma necessária desconexão 

entre as próprias necessidades e aquelas socialmente determinadas.  

48 



 

Para a sociedade da performance, o luto, a impotência e a fragilidade são 

inimigas de um ideal de desempenho, e portanto, expressá-las denota a seus sujeitos o 

avesso da racionalidade, positividade e dedicação, necessárias à constituição do modo 

de vida neoliberal.  

Em uma instância filosófica, mas não menos objetiva, a reflexão sobre a morte, 

a finitude da vida, seu sentido e as constantes transitoriedades que permeiam nossos 

dias, não são de interesse do sistema e do capital. Primeiro, porque o direito ao luto 

não é dado à todos, na medida em que corpos de mulheres, pessoas negros e sem 

tetos, passam despercebidos nos noticiarios em todo o mundo. Segundo, porque em 

uma sociedade em que acumular, conquistar, adquirir bens e serviços, constitui um 

ideal de sucesso e felicidade, a noção da perda, do desengano e do mistério, nos 

parece um assombro.  

Para mulheres, o luto em meio ao cuidado de si, da casa, dos seus e do 

trabalho, permeiam um lugar desafiador. Atentar-se ao corpo e suas necessidades, 

abraçar a impotência e a vulnerabilidade, são caminhos difíceis, mas ainda assim 

necessários, ao que podemos chamar de uma revolução dos afetos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

49 



 

6.0   AMOR E COMUNIDADE COMO POLÍTICAS DE RESISTÊNCIA.   
 

 
 

Na vocação para a vida está incluído o amor, inútil disfarçar, 

amamos a vida. E lutamos por ela dentro e fora de nós mesmos. 

Principalmente fora, que é preciso peito de ferro para enfrentar 

essa luta na qual entra não só o fervor mas uma certa dose de 

cólera, fervor e cólera. Não cortaremos os pulsos, ao contrário, 

costuraremos com linha dupla todas as feridas abertas.   

 

LYGIA FAGUNDES TELLES  

 

 

 

 

 
Imagem contendo quatro mulheres. À esquerda uma mulher branca de cabelos curtos e loiros, usando 
blusa de alça clara, óculos, brincos compridos e colares com pedras coloridas, ao centro e acima, uma 

mulher parda de cabelos cacheados e olhos escuros,  apenas seu rosto é visível. Logo abaixo uma 
mulher branca de cabelos curtos e loiros, olhos castanhos e sorrindo, vestindo uma camiseta preta. À 
direita uma mulher branca, de cabelos cacheados presos, sorrindo, usa brincos compridos e peça de 

alça azul clara. A foto focaliza os rostos e parte do colo das quatro mulheres. 
 

 

 

50 



 

Eu tenho uma amiga artista. Ela cola, rasga, cola de novo. Manipula materiais, 

cria composições como quem cria feitiços.  Compõe poemas, palavras bonitas e 

profundas. Ela tem dentro dela olhos que se encantam. As vezes eu sinto que ela vive 

tudo como a primeira vez. E extrai disso saberes que nutrem. Ela ri fácil, se emociona, 

me emociona. Ela me lembra que também sou artista. Ela me inspira a seguir pelo 

sensível. Pelo que habita a dádiva de cada dia.  

 

Eu tenho uma amiga professora. Ela dá aula de inglês, portugues e yoga. Ela 

dança, se estica e improvisa. É atriz também. Fez teatro e vez ou outra encarna 

personagens sem avisar. Adora viajar e anda por aí como quem deseja um lugar que é 

dentro.  Se envolve, se entrega, chora e ri com dignidade. Ela  tem um sorriso largo,  

me  faz perguntas como quem atravessa todos os meus segredos. E eu não sei mentir 

pra ela. Ela diz verdades duras. Ela não me nega nada. E eu cheia de sorte aprendi a 

compartilhar minha vida com ela.  

 

Eu tenho uma amiga psicóloga. Ela escuta e diz,  com uma doçura firme. Ela lê 

cartas, desenha, pinta. Ela ama bonito. Ama por inteiro. Ela topa uma cerveja em pé na 

rua, me fala dos seus medos, receios. Ela se abre e me lembra que poder ser 

vulnerável é uma dádiva e também privilégio. Nem todos tem esse espaço seguro. Ela 

gargalha alta e fala sobre o que seu corpo pede. Me ensina que escutar a si mesma é 

fundamental.  

 

Eu tenho uma amiga enfermeira. Ela ama bichos e ama gente. O que para mim 

seria quase a mesma coisa. Ela sorri com facilidade, abraça quentinho. Ela se aventura 

no que nunca viveu e goza, como quem sabe que pode mais. Ela se preocupa com os 

outros, mobiliza, reune, sabe nutrir. Ela me recorda a beleza da generosidade. Estar 

disponível é fundamental.  

Esses são pequenos relatos das quatro mulheres que me apoiaram ao longo 

dos meses em que me tornei cuidadora de meu pai. Quatro mulheres, com vidas, 

trabalhos e rotinas completamente diferentes. Mas que ainda assim se mobilizaram em 

torno dos meus medos, cansaços e necessidades. 

51 



 

 

Todos os dias, sem exceção, recebia mensagens e perguntas sobre como estava e 

sobre o que precisava. Esta disposição, já descrita neste texto como uma habilidade 

construída no território do gênero, foi para mim, o espaço de sustento e permissão para 

compreender as limitações do cuidado como experiência universal.  

 

Ser vista, ouvida e amparada são aspectos fundamentais das redes de suporte. 

As habilidades necessárias para a disponibilidade, escuta e ação compassiva, parecem 

entrelaçadas com as mesmas qualidades que socialmente vimos sendo, ao longo dos 

séculos,  valorizadas e condicionadas à experiência feminina.  

 

Ainda assim, quando as redes de suporte, círculos de amizade e vinculação 

emergem de espaços reflexivos, o cuidado que se produz, se torna não só vinculado às 

condutas de suporte e sobrevivência, mas também ao encantamento sobre a vida e o 

mundo. Mulheres, são capazes de apoiar outras mulheres em seus percursos, não só 

cotidianos, mas subjetivos, construindo tecnologias sutis de afeto que produzem 

resistência, suporte e amparo.  

 

Diferentemente das hierarquias presentes nas estruturas familiares tradicionais, 

a amizade promove liberdade no agir e no dialogar, permitindo a criação de relações 

horizontais e mais igualitárias. Essa horizontalidade favorece diálogos plurais, 

construindo novos cenários possíveis, baseados no respeito às diferenças e na 

superação das desigualdades que afetam mulheres, pessoas negras e outras 

identidades frequentemente marginalizadas. Politizar a amizade, portanto, torna-se um 

imperativo em tempos onde há tentativas de despolitizá-la, reduzindo-a à esfera 

privada. 

 

Bell Hooks (2023) em sua obra Irmãs do Inhame , sustenta a idéia da auto 

recuperação, como prática libertária de bem estar e explora estratégias de cura 

aprendidas em seus encontros nos grupos de apoio denominados “Irmãs do inhame”, 

52 



 

que constituíram ao longo de anos, um importante espaço de partilha, afeto e 

reconhecimento de mulheres negras:   

 
“… nós descobrimos que uma importante fonte de cura emergia quando entrávamos em 

contato com todos os fatores em nossa vida que estavam causando uma dor em 

particular. Para as mulheres negras, e para os homens negros também, isso significa 

aprender sobre a miríade de formas pelas quais o racismo, o sexismo, a exploração de 

classe, a homofobia e diversas outras estruturas de dominação operam em nosso 

cotidiano a fim de minar nossa capacidade de autodeterminação. Sem saber quais 

fatores que a princípio criaram determinados problemas, nós não podemos começar a 

desenvolver estratégias significativas de resistência pessoal e coletiva. (pag,28) 

 

Para a autora a construção de uma noção de comunidade, é parte da 

experiência de cura, da constituição de um éthos comunitário, capaz de produzir amor 

e intimidade. Em uma cultura de dominação que privilegia o bem estar individual e 

narcisista,  reconsiderar a relação com o erotismo, com nosso corpo e o corpo de 

outras mulheres, em uma perspectiva de mais prazer e integridade,  significa articular 

uma “metafísica erótica”, onde nos tornamos mais autênticos e plenos, no contato com 

o amor e assim, mais abertos à comunhão e ao comunitário. 

 

Recuperar o valor da coletividade, resgatando práticas comunitárias que 

celebram a vida em comum, é parte do processo de resistência ao modelo patriarcal, 

que impele discórdia e inimizade entre mulheres. Silvia Federici (2019), ao pesquisar o 

processo de descaracterização do termo “gossip” - fofoca - nos conta como a produção 

e transmissão de conhecimento realizada por mulheres seria deturpado, constituindo 

mais um recurso de degradação da figura feminina:  

 
Pela perspectiva de outras tradições culturais, essa “conversa fútil entre mulheres”, na 
verdade, surgiria de modo bem diferente. Em muitas partes do mundo, as mulheres têm 
sido vistas historicamente como tecelãs da memória – aquelas que mantêm vivas as 
vozes do passado e as histórias das comunidades, que as transmitem às futuras 
gerações e que, ao fazer isso, criam uma identidade coletiva e um profundo senso de 
coesão. Elas também são aquelas que passam adiante os conhecimentos adquiridos e 
os saberes – relativos às curas medicinais, aos problemas amorosos e à compreensão 
do comportamento humano, a começar pelo comportamento dos homens. (pag, 4) 

 

53 



 

 

 Nesse sentido, as mulheres têm um papel fundamental ao trazer à tona saberes 

ancestrais que afirmam o pertencimento coletivo, a construção de experiências de 

escuta, troca e produção de prazer.  

 

Nesta mesma direção, Julieta Paredes (2010) , escritora e militante feminista 

decolonial, propõe um feminismo comunitário que rejeita a centralidade nos direitos 

individuais típicos do capitalismo e busca um olhar coletivo, inspirado por uma 

ancestralidade que valoriza a interdependência e questiona a binaridade de gênero. 

Essa perspectiva encontra ressonância nas experiências de resistência dos quilombos, 

que não apenas preservam a história de luta do povo negro, mas também ensinam 

formas de viver baseadas na solidariedade.  

 

No livro Mulheres Quilombolas: Territórios de Existências Negras Femininas , a 

organizadora Selma dos Santos Dealdina destaca o aprendizado com os ancestrais 

sobre viver em coletividade, cuidando da terra, da água e das pessoas, preservando os 

conhecimentos tradicionais. Os quilombos representam uma resistência ao sistema 

opressor, mostrando que é possível construir comunidades solidárias, onde as 

mulheres desempenham um papel central na gestão e na luta contra a lógica da 

competição. 

 

Essa visão contribui para a descolonização do pensamento, recusando 

imposições culturais ocidentais e reafirmando a importância de tradições indígenas e 

africanas como alternativas revolucionárias. Essa conexão entre memória e horizonte 

possibilita a criação de novos modelos de socialização, promovendo comunidades 

afetivas que sustentam tanto o cuidado quanto a resistência. 

 

Essas comunidades foram fundamentais para os movimentos pelos direitos civis 

e das mulheres, especialmente as negras, oferecendo espaços de organização e 

fortalecimento coletivo. Além de apoio emocional, elas atuam como espaços de 

54 



 

transformação política, onde mulheres podem se fortalecer mutuamente e enfrentar a 

opressão de forma solidária.  

Ao unir cuidado, ação política e resistência, essas comunidades tornam-se 

exemplos vivos de como é possível construir relações que desafiem e transformem as 

estruturas de desigualdade. Para que sejam exemplos não de um  atributo diferencial e 

generificado, mas de como seus  referenciais, práticas e visões,  podem ser  

compreendidos, reproduzidos e coletivizados.  

 

 Assim precisamos seguir nos perguntando:  Como coletivizar o cuidado? No 

micro de nossas vidas, como redistribuir as responsabilidades familiares que 

geralmente recaem sobre as mulheres? De que forma podemos sustentar a ampliação 

da responsabilização pelo cuidado, considerando a complexidade de nossos 

cotidianos? Como expandir políticas, recursos e iniciativas que favoreçam o cuidado 

enquanto direito e enquanto responsabilidade social, econômica e de saúde? 

Como transformar estas concepções em referenciais éticos de cuidado em 

nossas relações e espaços de vida? 

 

55 



 

 
 
ARTE PARA TRILHAR AFETOS:  

 
 
Durante dias pensei sobre o que escrever neste capítulo. Talvez porque 

de fato não fosse um capítulo. Não me dava vontade de escrever nada que 

fosse justificável por referências bibliográficas. Não me dava o gozo de 

pesquisar sobre a importância da arte, da arteterapia, dos recursos ou de 

qualquer outro tema correlato. Aqui eu queria como tenho feito com quem amo, 

abrir o armário do escritório e mostrar o que que fiz e tenho feito para lidar com 

o luto. Como uma boa conversa, contar como no meio dessa escrita acadêmica, 

minhas mãos desejavam bem mais do que digitar longas horas na frente do 

computador. Como acordava almejando um conjunto de lápis 36 cores, soft 

porque é mais macio.  

Sobre como foi me aventurar em coisas que nunca havia feito, com a 

alegria de uma criança que vê algo pela primeira vez. Queria contar aqui que fui 

em uma cartomante que disse: o seu caminho é trabalhar com arte. E eu achei 

aquilo a coisa mais inusitada, sem perceber que cada uma dessas minhas 

aventuras era um trabalho artístico, para mim mesma. Uma auto intervenção 

consentida, por aquilo que escutava meu corpo pedir.  

Então nesta breve introdução, sinto desapontá-los por não referenciar 

autores que falam sobre a arte e seu processo de cura. Aqui, a autora e artista 

sou eu. Registro o processo artístico que me atravessou e ainda atravessa, 

desejando que os leitores desse trabalho compreendam que o corpo que os cria 

referencia a própria história, de maneiras outras, que da academia.  

Nesse percurso, a escrita, a pintura, o recorte e colagem e o bordado 

foram os recursos com que me relacionei. Digo isso, para que entendam que 

recursos não são usados. Um pincel nunca mais é um pincel depois que o 

seguramos. O pincel é parte do corpo que o move e vai contar coisas que este 

corpo sabe e coisas que ele desconhece.  

56 



 

 

A tesoura parece querer recortar imagens específicas. Elas saltam aos 

olhos e vão encadeando idéias, que formam alguma história que precisa ser 

contada.  

Os poemas são uma espécie de mapa. Eles contam o percurso de 

pequenos acontecimentos. Vão soltando miúdos os detalhes. Falam das 

sensações, das idéias, das memórias. São uma linha que se desenrola. Pra 

quem lê, vai desenrolar outras histórias.  

A aquarela convida a soltar o controle. A água segue um certo movimento 

e direção. Ela se expande, muda a tonalidade, como uma memória, como uma 

mancha de café daquela tarde em que nos encontramos e que se pudesse não 

tiraria só pra sentir que ainda posso te ter por perto.  Ela remete o tempo, a 

dobra, a fluidez. Se quiser fazer tudo muito certo, vai ser ruim.  Melhor fluir junto.  

 

Todas essas ferramentas, foram o caminho que escolhi para acessar a 

alegria, o sonho e a coragem. Elementos vitais para permanecer de pé.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

57 



 

ESCREVER PARA RECONHECER O PERCURSO 
 
 
A escrita move minhas águas internas desde a adolescência. Escrever 

para organizar, ressignificar, escrever para rasgar e destruir. Para criar, renovar, 

redefinir e novamente destruir. Escrever para continuar sendo alguém.  

 
 
Reza 
 
Um banho de ervas 

O corpo sangrando por entre as águas 

Move as feridas  

Move as águas 

Desterra fantasmas 

Arranca a mágoa  

Tudo é pele e céu  

O sussurro dos deuses  

A costa arqueada 

O sumo da boa hora  

Acontece ali.  

 
 
 
 
Lembrança 
 
Calendário conta todo tipo de história.  

Quem morreu 

Quem nasceu  

O compromisso  

58 



 

O encontro  

A partida.  

Hoje seria dia dele   

Olhei seu retrato.  

O sorriso largo.   

Os sonhos nas costas.  

E desaguei.  

Aqui, nessa dimensão  

no tempo presente  

O peito em falta 

O buraco  

A ausência  

O soluço  

A memória do corpo doente. 

A notícia da morte eminente   

Nada parece certo.  

Não é.  

Calendário conta 

Grita  

Não há como calar o encontro das horas. 
 
 
 
                      Separação 
 

Na dúvida de te deixar  

Te deixei  

Deixei teu sexo  

Teu riso 

Teus sonhos 

Deixei tua ausência  

59 



 

Tua preguiça  

Teu desamparo. 

Deixei o teu jeito errante de viver sem planos e sem amanhã.  

Eu que quero filhos 

Uma casa amarela 

Plantas e gatos.  

Eu que escrevo poemas 

Que invento receitas 

Que amo chuva e  

Que quero aliança,  

Domingos sem hora 

Almoço em família. 

Você ai vivendo o dia 

Encostado na vida  

Deixei tua ausência.   

Deixei tudo o que jamais recebi.  

Abri espaço para o espaço.  

Abri espaço para o convite. 

Abri espaço para o sim.  

A vida não é editável  

Eu sou.   

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

60 



 

PINTAR PARA SOLTAR A DOR 
 
Eu sempre achei aquarela uma coisa bonita. Um degradê de cores, 

camadas suaves, a coisa aquática. Tudo meio sutil, suave, mas nem por isso, 

sem presença. Afinal, a  gente usa a água como meio de depositar o pigmento. 

Quando pintei esse quadro, eu queria depositar no papel aquela história. Da vez 

que meu pai já doente, falou dessa tal inveja que sentia, quando via aquele 

homem passar de bicicleta. Os cabelos grisalhos denunciavam uma idade mais 

avançada do que meu pai. Ele acompanhava aquele homem com o olhar,  

reconhecendo seu vigor, sua disposição. Aquelas palavras ressoavam 

constantemente dentro de mim, desde que meu pai partiu. Curiosamente, desde 

que pintei esse quadro, elas deixaram de me visitar. Parece que a água leva 

bem mais do que cor.  

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Imagem de uma pintura em aquarela, com um céu representado em cores de amarelo, laranja e azul, em 
seu lado direito um casa amarela de portas, janela e telhado marrom. A casa aparece pela metade, 
surgindo da borda direita e ocupando cerca de um quarto da tela.  Ao lado da casa, uma bicicleta em 
pinceladas pretas pouco precisas. Do lado esquerdo, acima, em meio a pintura das nuvens,   recortes de 
papel formam uma frase que diz: eu tenho uma inveja doce. 

61 



 

BORDAR PARA DEFINIR NOVAS BORDAS 
 
Texto escrito em minha rede social* 

 
 

Dia desses eu inventei de aprender a bordar. Eu que nunca soube pregar 

um botão ou desenhar linhas retas, me aventurei. E lá estava eu,  em uma loja 

de produtos de costura,  tentando me misturar às pessoas que íntimas se 

debruçavam sobre o balcão. 

 

 Fingi costume, pedi uma agulha para ponto russo. Rezando pra que 

fosse assim o jeito certo de se dizer. Linhas, pano, bastidor. Sai segura de que 

seria um sucesso. Pronta para a nova habilidade que me colocaria em um outro 

patamar de vida. Agora eu aprenderia a bordar. Depois disso nada seria 

impossível. 

 

Chegando em casa logo fui testando minhas novas aquisições. Não sei 

prender bastidor. A linha foge da agulha. Não consigo seguir o desenho da letra. 

O gato corre puxando o novelo colorido. Eu grito. Ele se esconde. Eu levanto. 

Derrubo o bordado, a agulha. Respiro. Tudo de novo. Acho que comprei o tecido 

errado.  

 

Volto na loja outro dia:  me vê um pedaço de tecido de algodão pra 

bordado?! O mais fino, por favor. Assim. Bem segura. Olho nos olhos da 

vendedora pra que ela não perceba que eu não tenho a mínima ideia do que 

fazer. Chego em casa. Tento de novo. O gato, a linha, a agulha.  

 

Na cabeça uma única frase ressoa: a vida presta. Tenho que bordar que a 

vida presta. Com bordado torto, gato à espreita, tela furada. Ainda assim, eu 

quero dizer que a vida presta. Bordar na linha colorida essas letras tortas. Tudo 

meio desajeitado. Tal como a vida é.  Porque afinal, essa vida presta.  

62 



 

 

 
 
Na imagem, um bastidor redondo aparece parcialmente fotografado. Preenchido por um 
tecido bege claro de algodão, tem sobre si, centralizado uma frase bordada em linhas 
coloridas dizendo: a vida presta. Abaixo do bordado, entre a palavra vida e presta, 
encontra-se uma tesoura de arremate, com sua base azul e lâminas prateadas.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

63 



 

 
RECORTAR E COLAR PARA ACESSAR OUTROS MUNDOS 
 

 

Eu tenho uma amiga artista visual, que trabalha com colagens. Sua 

alegria em recortar e colar e criar novos mundos é tanta, que eu fui capturada 

por esse desejo. Aceitando seu convite, passei horas entre revistas, colas, fitas 

e tesouras. Saí tão revigorada quanto um cochilo de uma tarde inteira. E talvez 

ali pude entender a sua natureza alegre e espontânea. Recortar pequenas 

ideias e uni-las em um cenário final, construindo pouco a pouco alguma 

mensagem ou significado, é uma tarefa do acaso. Tudo pode acontecer. Existe 

algo que dominamos no processo. A escolha. Mas o processo também nos 

domina. Somos convidados a ver no que dá, conforme as imagens vão sendo 

ajustadas na folha. Há surpresa, há um reencontro com o artista em nós. 

Recortar, colar, se aventurar. Quando houver tensão, quero a sorte de ter uma 

pilha de revistas, cola e tesoura junto de mim.  

64 



 

 
 

Na imagem uma folha preta com imagens recortadas e coladas sobre ela. No canto esquerdo 
superior um pedaço de papel com suas bordas rasgadas manualmente imita a escrita de uma 
carta à punho. Logo abaixo a imagem recortada representa a luz de um holofote sobre uma boca 
grande, cheia de papéis caindo por entre os lábios. Ao lado da boca a figura de um girino. No 
canto superior direito encontramos a palavra São Paulo, mais um pedaço de papel de carta 
rasgado, e a figura de uma mulher recortada na altura do busto, vestida de branco, com os olhos 
vetados por um papel azul. Logo abaixo um texto é escrito com palavras recortadas, feitas de 
fontes diferentes, constrói o seguinte texto: A boca no mundo / esse acontecimento/ fez de mim / 
ponto de partida/ para compartilhar aproximações/ Mulher Latino Americana/ Território fiel a 
missa de honrar a vida.  

65 



 

 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS: 

 

 

AHMED, Sara. Viver uma vida feminista. São Paulo: Ubu Editora, 2022, p. 54-58. 

ALMEIDA, Philippe Oliveira de; ARAÚJO, Luana Adriano. DisCrit: os limites da 

interseccionalidade para pensar sobre a pessoa negra com deficiência. Revista 

Brasileira de Políticas Públicas, Brasília. 

ALVES, J.P.; COSTA, L.H.R. Mães que cuidam de filho(a)s com necessidades 

especiais na perspectiva de gênero. Revista Eletrônica Gestão & Saúde, v. 05, n 03, p. 

796-07, 2014. 

AOTA - ASSOCIAÇÃO AMERICANA DE TERAPIA OCUPACIONAL et al. Estrutura da 

prática da Terapia Ocupacional: domínio & processo-traduzida. Revista de Terapia 

Ocupacional da Universidade de São Paulo, v. 

ALZALDÚA, Gloria. Falando em línguas: uma carta para as mulheres escritoras do 

terceiro mundo. Revista Estudos Feministas, 2000. v. 8. n. 1. 

BARBOSA, A.J.G.; OLIVEIRA, L.D. Estresse e enfrentamento em pais de pessoas com 

necessidades especiais. Psicologia em Pesquisa. UFJF, v.2, n 02, p. 36-50, 2008. 

BITTENCOUT, R. N. (2021). O Luto como subversão na Sociedade de Desempenho. 

Cadernos Zygmunt Bauman, 11(25). Recuperado de 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/bauman/article/view/16644 

66 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/bauman/article/view/16644
https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/bauman/article/view/16644


 

BUTLER, Judith. (2018). Os atos performativos e a constituição do gênero: um ensaio 

sobre fenomenologia e teoria feminista (J. P. Dias, Trans.). Chão da Feira. (Trabalho 

original publicado em 1988). 

COSTA DE AZEVEDO, K. T. (2024). Funestos capillos: quando o cabelo feminino 

traduz a dor profunda do luto. Prometheus - Journal of Philosophy, 15(43). 

https://doi.org/10.52052/issn.2176-5960.pro.v15i43.19594 (Original work published 23º 

de dezembro de 2023) 

CLÍMACO, Júlia Campos. “Análise das construções possíveis de maternidades nos 

estudos feministas e da deficiência”. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 28, n. 

1, e54235, 2020. 

DEALDINA, Selma dos Santos. Mulheres Quilombolas: territórios de existências negras 

femininas. São Paulo: Jandaíra, 2020. 

DEL PRIORE, Mary. Ao sul do corpo: condição feminina, maternidades e mentalidades 

no Brasil colônia. 1990. Tese (Doutorado) - Universidade de São Paulo, São Paulo, 

1990. 

DEL PRIORE, Mary. Histórias íntimas: sexualidade e erotismo na história do Brasil. São 

Paulo: Planeta, 2011. 

DEL PRIORE, Mary. Sobreviventes e guerreiras: uma breve história das mulheres no 

Brasil: 1500-2000. São Paulo: Planeta, 2020. E-book. 

DINIZ, Debora. "Modelo social da deficiência: a crítica feminista". Série Anis, v. 28, p. 

1-8, jul. 2003. 

DINIZ, Debora. O que é deficiência? São Paulo: Brasiliense, 2007. 

EVARIST, 2007. “Da grafia-desenho de minha mãe, um dos lugares de nascimento de 

minha escrita”. Marcos Antônio Alexandre, org. Representações performáticas 

brasileiras: teorias, práticas e suas interfaces. Belo Horizonte: Mazza, 2007. 

67 

https://doi.org/10.52052/issn.2176-5960.pro.v15i43.19594
https://doi.org/10.52052/issn.2176-5960.pro.v15i43.19594


 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a Bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. São 

Paulo: Elefante, 2017, p. 146-203. 

FREUD, S. (2010a). Luto e melancolia. In S. Freud, Introdução ao narcisismo: ensaios 

de metapsicologia e outros textos (1914-1916) (P. C. de Souza, Trad., pp. 170-194). 

São Paulo: Companhia das Letras. (Trabalho original publicado em 1917). 

GALHEIGO, Sandra Maria. Terapia ocupacional, cotidiano e a tessitura da vida: aportes 

teórico-conceituais para a construção de perspectivas críticas e emancipatórias. 

Cadernos Brasileiros de Terapia Ocupacional, 28(1), 5-25, 2020. 

GARLAND-THOMSON, Rosemarie. "Integrating Disability, Transforming Feminist 

Theory." NWSA Journal, v. 14, n. 3, p. 1-32, 2002. 

GUIMARÃES, Raquel. "Gênero e deficiência: um estudo sobre as relações de 

cuidado". In: DINIZ, Debora; SANTOS, Wederson (Org.). Deficiência e discriminação. 

Brasília: Letras Livres, 2010. p. 197-228. 

HAN, Byung-Chul. O desaparecimento dos rituais: Uma topologia do presente. 

Tradução de Gabriel Salvi Philipson. Petrópolis, RJ: Vozes, 2021. 

HELLER, A. (2000). O cotidiano e a história. São Paulo: Paz e Terra. p. 96-99. 

HIRATA, Helena. “Gênero, classe e raça: Interseccionalidade e consubstancialidade 

das relações sociais”. Tempo Social, São Paulo, v. 26, n. 1, p. 61-73, 2014. Disponível 

em http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-20702014000100005 

IBGE. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Trabalho e Rendimento. “Pesquisa 

Nacional por Amostra de Domicílios Contínua”. IBGE, 2021. Disponível em 

https://www.ibge.gov.br/busca.html?searchword=Trabalho+e+Rendimento.+Pesquisa+N

acional+por+Amostra+de+Domic%C3%ADlios+Cont%C3%ADnua+2021. 

JESUS, Carolina Maria de. Meu estranho diário. Meihy e Levine (Orgs.). São Paulo: 

Xamã, 1996. 

68 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-20702014000100005
https://www.ibge.gov.br/busca.html?searchword=Trabalho+e+Rendimento.+Pesquisa+Nacional+por+Amostra+de+Domic%C3%ADlios+Cont%C3%ADnua+2021
https://www.ibge.gov.br/busca.html?searchword=Trabalho+e+Rendimento.+Pesquisa+Nacional+por+Amostra+de+Domic%C3%ADlios+Cont%C3%ADnua+2021
https://www.ibge.gov.br/busca.html?searchword=Trabalho+e+Rendimento.+Pesquisa+Nacional+por+Amostra+de+Domic%C3%ADlios+Cont%C3%ADnua+2021


 

KITTAY, Eva F.; JENNINGS, Bruce; WASUNNA, Angela A. "Dependency, Difference 

and the Global Ethic of Longterm Care." The Journal of Political Philosophy, v. 13, n. 4, 

p. 443-469, 2005. 

KITTAY, Eva F. Love's Labor: Essays on Women, Equality and Dependency. New York: 

Routledge, 1999. 

LARROSA, Jorge. Tremores. Belo Horizonte: Autêntica, 2015. 

MARTIN, Emily. A mulher no corpo - Uma análise cultural da reprodução. Rio de 

Janeiro: Garamond, 2006. 

MATTAR, Laura Davis e DINIZ, Carmen Simone Grilo. “Hierarquias reprodutivas: 

maternidade e desigualdades no exercício de direitos humanos pelas mulheres”. 

Interface - Comunicação, Saúde, Educação, v. 16, n. 40, p. 107-119, 2012. Disponível 

em http://www.scielo.br/pdf/icse/v16n40/aop0212.pdf 

MELLO, Anahi. G.; NUERNBERG, Adriano H. “Gênero e deficiência: interseções e 

perspectivas”. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 20, n. 3, p. 635-655, 

set.-dez. 2012. 

MILLER, NB. Ninguém é perfeito. Vivendo e crescendo com crianças que têm 

necessidades especiais. Campinas – S.P.: Papirus, 1995. 

MOLINIER, Pascale; PAPERMAN, Patricia. Descompartimentar a noção de cuidado?. 

Revista Brasileira de Ciência Política, Brasília, n. 18, p. 43-57, dez. 2015. 

MONTEIRO. A.C. As emoções como processos mentais: subjetividade, corpo, 
emoções e afetos. In: MONTEIRO, Ana Claudia Lima (Org.). Processos psicológicos: 
perspectivas situadas. Niterói: EDUFF, 2020. p. 110-127. 

MORRIS, Jenny. "Impairment and Disability: Constructing an Ethics of Care that 

Promotes Human Rights." Hypatia, v. 16, n. 1, p. 1-16, 2001. 

NASCIMENTO, Maria Beatriz (1942-1995). Eu sou Atlântica: sobre a trajetória de vida 

de Beatriz Nascimento. São Paulo: Imprensa Oficial Instituto Kuanza, 2007. 

69 

http://www.scielo.br/pdf/icse/v16n40/aop0212.pdf


 

NÚÑEZ, Geni. Descolonizando afetos: Experimentações sobre outras formas 

de amar. São Paulo: Planeta do Brasil, 2023. 

ROCHA, D.S.P. SOUZA, P.B.M. Levantamento sistemático dos focos de estresse 

parental em cuidadores de crianças com síndrome de down. Revista Brasileira 

Educação Especial. Marília, v. 24, n. 3, p. 455-464, 2018. 

SCAVONE, Lucila. Dar a vida e cuidar da vida: feminismo e ciências sociais. São 

Paulo: EdUnesp, 2003. 

SOIHET, Rachel. Condição feminina e formas de violência: Mulheres pobres e ordem 

urbana, 1890-1920. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1989. 

TELLES, Lygia Fagundes (1980). A disciplina do amor. São Paulo: Círculo do Livro. 

TRONTO, Joan C. Caring democracy: Markets, equality, and justice. Nova Iorque: NYU 

Press, 2013. v. 10, n. 2 p. 611-641, 2020. 

TRONTO, Joan C. Um mundo vulnerável: por uma política do cuidado. 2009. In: 

HIRATA, Helena. O Cuidado: Teorias e Práticas; Tradução Monica Stahel; São Paulo: 

Boitempo, 2022. 

WANGYAL RINPOCHE, Tenzin Wangyal. A cura através da forma, da energia e da luz: 

os cinco elementos no Xamanismo, no Tantra e no Dzogchen do Tibete. Tenzin 

Wangyal Rinpoche; Mark Dahlby, (org.): tradução Claudia Gerpe Duarte. Teresópolis, 

RJ: Lúcida Letra, 2017. 

VISÍVEL E INVISÍVEL [livro eletrônico] : a vitimização de mulheres no Brasil. -- 5. ed. -- 

São Paulo : Fórum Brasileiro de Segurança Pública, 2025. PDF Vários autores. 

ZANELLO, Valeska. Saúde mental, gênero e dispositivos: Cultura e processos de 

subjetivação. 1. ed. - Curitiba: Editora Appris, 2018. 

 

70 



 

 

 

71 


